
Научно-исследовательская статья
УДК 177.7
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

ФИЛОСОФИЯ ПОНИМАНИЯ: 
ИСТОРИЧЕСКИЙ ОПЫТ ИНТЕРПРЕТАЦИИ

Елена Николаевна Шульга

Институт философии РАН,
Москва, Россия, 
elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377

Аннотация. Философия рассматривает проблематику понимания в самом широ-
ком контексте, не ограничиваясь изучением только когнитивных процессов, связанных 
с пониманием как феноменом сознания. Философский взгляд на проблему понимания 
предполагает обоснование соотношения знания и понимания как взаимосвязанного 
процесса, раскрывающего саму суть процесса человеческого познания. С другой сто-
роны, наряду с гносеологической составляющей процесса познания и выяснением ус-
ловий, сопутствующих пониманию, актуальным становится рассмотрение ряда мето-
дологических вопросов, связанных с изучением того конкретного материала, который 
используется для решения данной проблемы. Восхождение к пониманию начинается 
с процесса познания, с изучения конкретного предмета, конкретной области знания, 
но также и с изучения текста. Правильно понять изучаемый текст (художественный, 
научный, философский) — это значит использовать в своем исследовании методы 
и принципы интерпретации, которые разрабатываются в рамках философской гер-
меневтики как методологии философской интерпретации. Изучение текста с тем 
или иным содержанием предполагает, что исследователь нацелен на выяснение того 
истинного смысла (часто неявного, скрытого), который этот текст передает. Именно 
эта задача — поиск истины — объединяет усилия ученых, работающих в самых раз-
ных областях знания. Таким образом, проблема понимания задает перспективы разви
тию философской герменевтики, методологические результаты которой могут быть 
востребованы в конкретной научно-исследовательской деятельности ученых.

У каждой научной дисциплины есть свой предмет, своя проблематика, а также 
своя история. Обращение к истории становления философской герменевтики, 

© Шульга Е. Н., 2025

Теория 
познания

Theory 
of Knowledge



64 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

восходящей к эпохе Античности, позволяет показать, как формировалась методология 
интерпретации. На первых этапах истории она была связана с практикой истолкования 
устного слова, где задача «правильного истолкования» придавала ценность каждому 
слову и тем самым формировала основы соотношения знания и понимания.

В статье будет рассмотрен и проанализирован исторически самый ранний опыт 
понимания и интерпретации, создающий культурно-историческую основу философской 
герменевтики. 

Ключевые слова: понимание, знание, образ, смысл, слово, текст, интерпретация, 
философия, герменевтика

Для цитирования: Шульга Е. Н. Философия понимания: исторический опыт ин-
терпретации // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 63–75.  
https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

Scientific research article
UDC 177.7
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

PHILOSOPHY OF UNDERSTANDING: 
HISTORICAL EXPERIENCE OF INTERPRETATION

Elena N. Shulga

Institute of Philosophy RAS,
Moscow, Russia, 
elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377

Abstract. Philosophy considers the problems of understanding in the mostly broad 
context, not restricting itself just to the study of cognitive processes associated with un-
derstanding as a phenomenon of consciousness. The philosophical view of the problem 
of understanding presupposes the substantiation of the relationship between knowledge 
and understanding as an interrelated process that reveals the very essence of the pro-
cess of human cognition. On the other hand, along with the epistemological component 
of the process of cognition and the clarification of the conditions accompanying understand-
ing, the consideration of a number of methodological issues related to the study of the spe-
cific material that is used to solve this problem becomes relevant. The ascent to understan
ding begins with the process of cognition, with the study of a specific subject, a specific area 
of knowledge, but also with the study of the text. Correct understanding of the text under 
study (fiction, scientific, philosophical) means to use in your research the methods and prin-
ciples of interpretation that are developed within the framework of philosophical hermeneu-
tics as a methodology of philosophical interpretation. The study of a text with a particular 
content assumes that the researcher is aimed at finding out the true meaning (often implicit, 
hidden) that this text conveys. It is this task — the search for truth — that unifies the efforts 
of scientists working in various fields of knowledge. Thus, the problem of understanding 
sets prospects for the development of philosophical hermeneutics, the methodological 
results of which can be required in the specific research activities of scientists. Each scien
tific discipline has its own subject, its own problems, as well as its own history. Turning 



Теория познания 65

to  the history of  the formation of philosophical hermeneutics, dating back to  the era 
of antiquity, allows us to show how the methodology of interpretation has been formed. 
At the first stages of history, it was associated with the practice of interpreting the spoken 
word, where the task of “correct interpretation” gave value to each word and thereby formed 
the basis for the relationship between knowledge and understanding. The article will con-
sider and analyze the historically earliest experience of understanding and interpretation, 
which creates the cultural and historical basis of philosophical hermeneutics.

Keywords: understanding, knowledge, image, meaning, word, text, interpretation, 
philosophy, hermeneutics

For citation: Shulga, E. N. (2025). Philosophy of understanding: Historical experien
ce of interpretation. MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 63–75. https://doi.
org/10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

Введение

Реконструировать историю зарождения герменевтики можно путем 
обращения к различным практикам истолкования, существовавшим 
в разные эпохи, в том числе исторически далеко отстоящим от того 

отношения к истолкованию и интерпретации, которое существует сегодня. 
Практика истолкования получила распространение в самых разных культурах, 
и она имела свои специфические черты и особенности в связи с отношением 
людей к интерпретируемому материалу — устному слову, высказываемому 
сообщению или даже к целому тексту, понимание которого было обусловлено 
самыми разными (в том числе глубинными, эпистемологическими) причина-
ми. Понимание в широком его значении обусловлено существующей картиной 
мира, характерной для миропонимания народа данной страны и конкретной 
исторической эпохи. Понимание соответствует также и традиционным верова-
ниям этого народа, а также тому уровню знания, которое раскрывалось в различ
ных (и наиболее типичных для данной эпохи) формах познания.

О некоторых наиболее древних практиках истолкования: 
от герменевтики образа к вопрошанию и смыслу 
истолкования

Одна из наиболее древних герменевтических практик связана с истолко
ванием образов сновидений, и эта практика была распространена практиче-
ски повсеместно, что можно объяснить отношением людей к сновидению 
как к посланию из другого мира. Смысл образов сновидений не всегда был 
ясен и соотнесен с тем, что происходило наяву или что ожидал сам человек, 
поэтому нужно было правильно истолковать это послание, а также выяснить, 
какие подсказки сновидения нужно было воспринимать как наиболее важные 
сообщения. 



66 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Потребность получать образные, зримые и понятные сообщения, способ-
ные помочь человеку разрешить трудные жизненные вопросы, способствовала 
распространению такого искусства толкования, которое получило название 
onirocrisia. Это понятие использует Артемидор Эфесский, который известен тем, 
что написал «Трактат об истолковании снов» в пяти книгах, где он суммирует 
различные традиции истолкования, существовавшие до него и подчеркивает, 
что все они основаны на следующем принципе: «Онирокрисия есть не что иное, 
как переход от вероятного к вероятному» [Фестюжьер, 2000, с. 167]. Как можно 
заметить, данное высказывание парадоксальное, но со своим подтекстом. 

Артемидор выводит принципы истолкования сновидений, исходя из ана-
лиза уже сбывшихся сновидений, подразделяя их смысл на буквальный 
(это как раз то, что было увидено во сне и что было исполнено наяву) и ал-
легорический, в котором один образ или одно событие знаменует другое. 
Поскольку душа во сне естественным образом намекает на что-то, то это «что-то» 
как раз является основанием для аллегорической интерпретации. 

Используя образы сновидений для предсказаний будущего, Артемидор 
выделяет четыре основных способа предсказаний: «многое через многое», 
«многое через малое», «малое через малое», «малое через многое». Он разли-
чает развернутые сновидения, сюжет которых запоминается человеком в виде 
некой истории событий, сбывающихся наяву, и в которых реализуется принцип 
«многое через многое». Наряду с развернутым сновидением он пишет и о со-
ставном сновидении, по отношению к смыслу которого расшифровке под-
лежит каждый образный элемент. В результате Артемидор Эфесский создает 
своего рода толковый словарь образов сновидений с четким указанием на то, 
как следует их истолковывать. Например, увиденных во сне животных истол-
ковывать сообразно их природному нраву (хитрость, сила, необузданность, 
дикость). Так, образ коня в сновидении, как отмечает И. А. Протопопова, 
соответствует реальному восприятию коня с его необузданностью и дикостью. 
Этот же самый смысл (восходящий к образу коня) используется в платоновской 
философии как метафора, указывающая на понимание философом природы 
человеческой души. Такое понимание образа как раз и соответствует принципу 
интерпретации «многое через малое» в типологии Артемидора [Протопопова, 
2001, с. 308–312]. 

По принципу «многое через малое» истолковывается сон, в котором бере-
менной женщине приснилось, что она родила змею. Рожденный ею ребенок 
со временем стал прославленным ритором, а ритор, как известно, хорошо 
владеет языком, речью, он образован и умен, но при этом изворотлив, как змея, 
и умеет уходить от ненужных споров.

Другой аналогичный пример с тем же самым образом змеи, которую во сне 
видит уже другая беременная женщина, касается совершенно иного истолкова-
ния. Женщина эта была женой жреца, а сын ее со временем стал иерофантом, 
поэтому истолкование сновидения, в котором женщина родила змею, долж-
но было указывать на благоприятный исход увиденного во сне. Перспектива 



Теория познания 67

благоприятного исхода в восприятии образа змеи в сновидении этой женщины 
связана с тем, что змея — это священное животное, которое используют жрецы 
в осуществлении мистерии, и это животное связано с именем Аполлона.

Таким образом, истолкование наиболее ярких образов сновидения всегда 
соотносится с образом жизни, социальным положением и с самой жизненной 
ситуацией, которую следует истолковывать.

Отношение к сновидениям как к предсказаниям жизненно важного значения, 
например, связанного с болезнями и способами их преодоления, было обус
ловлено верой в то, что сам Асклепий — бог врачевания принимает участие 
в жизни человека, посылая сновидения, предупреждающие о болезни и дающие 
подсказку в ее лечении. Так, Гален — римский философ и личный врач Марка 
Аврелия, учитывал эту особенность сновидений в своей врачебной практике.

Наряду с распространением такого практического отношения к интерпре-
тации образов сновидения, как в случае с врачеванием, долгое время сохраня-
лась уверенность людей в том, что существуют вещие сны, которые являются 
божественными посланиями, например, происходящими непосредственно 
от Зевса — главного бога пантеона греческих богов. Именно такие сны истол-
ковываются как предзнаменования. Стремление философов объяснять любые 
события и явления на сущностном уровне нашло подтверждение и в случае 
отношения к сновидениям. Так, Демокрит саму способность человека видеть 
сны и запоминать образы и события сновидения называет «моментальным 
схватыванием». При этом способность получать жизненно важные сведения, 
подсказки или даже знания во сне приписывалась душе, а потребность истол-
ковывать образы сновидений реализовывалась на уровне понимания самим 
человеком глубокой связи его с миром, выраженной посредством символиче-
ских образов. Придание символическим образам сновидений жизненно важ-
ного, рационального смысла, перевод символического знания в рациональное 
осознавалось таковым только в случае, если сны сбывались. 

С точки зрения современной когнитивной герменевтики процесс «момен
тального схватывания», который так метко определяет Демокрит, следует 
понимать как способность нашего сознания сохранять в памяти именно 
те образы, которые затем истолковываются как наиболее важные, способные 
повлиять на адекватное восприятие той или иной жизненной ситуации, на по-
нимание их смысла. Контекст понимания во всех этих случаях всегда зависит 
от конкретной ситуации, но при этом может побуждать человека к принятию 
какого-то важного решения, к действию или даже к созидательной, творческой 
деятельности. 

Что касается различия в практиках истолкования, характерных для конкрет
ных культур, то следует упомянуть о египтянах, которые выстраивали свои про-
рицания, основываясь на образах проходящих по улице людей, в то же время 
иудеи придавали большое значение не только сновидениям, но и сакральным 
предметам, а также числам и числовой последовательности, как, например, 
в каббале.



68 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

В эпоху Античности интерес к получению знания сверхчувственным обра-
зом реализовывался в практике вопрошания как искусстве правильно задавать 
вопросы. Наиболее примитивным способом вопрошания является простое 
угадывание. Например, по шуршанию листьев священного дуба как отве-
та Зевса на задаваемый ему вопрос или посредством подкидывания белых 
и черных камешков и их расположению, по киданию монет, наконец, посред-
ством погружения человека в транс с последующим истолкованием смысла 
ответов на задаваемые ему вопросы. Как можно предположить, уже на этом 
уровне восприятия знаков как предзнаменований, а также высказанных слов 
и конкретных изречений осуществлялась важная эпистемологическая задача, 
связанная с их истолкованием. В результате такой интеллектуальной деятель-
ности по истолкованию постепенно сформировались специальные требова-
ния, касающиеся реализации искусства истолкования — перевода на простой 
и понятный язык того скрытого смысла, который содержался в иносказании 
или коротком высказывании прорицателя на задаваемый ему вопрос. 

Из практики вопрошания и традиции истолкования сформировалась потреб-
ность в людях, которые были специально подготовлены для такой деятельности. 
Они известны нам как оракулы, сивиллы, жрецы-профеты, т. е. те люди, кото-
рые, как предполагалось, обладали особым пророческим и поэтическим даром, 
мистическим опытом и способностью правильно истолковывать и доносить 
до понимания людей сокровенный и/или даже божественный смысл изречений. 
Содержание конкретного высказывания оракула и смысл его ответа на задан-
ный вопрос обычно передавались вопрошающему в такой возвышенной форме, 
чтобы смысл высказывания не снижал авторитет самого оракула. Соответствен-
но, главная роль переходила от оракула к толкователю. Функция жреца-толко-
вателя (жреца-профета) состояла в том, чтобы помогать оракулу осуществлять 
весь необходимый ритуал, сопровождавший и предшествовавший получению 
откровения. После получения такого откровения жрец-профет должен был 
самым достойным образом передать вопрошающему (клиенту) слова ораку-
ла без искажений их истинного смысла или домысливания с использованием 
произвольных аргументов. Напротив, от толкователя требовалась лаконичность, 
простота и доходчивость выражения мысли оракула, но без упрощения смысла 
сказанных им слов. Эти требования поддерживали высокий интеллектуальный 
статус не только самого оракула, но и толкователя. Неслучайно Платон в диа-
логе «Ион» (534с) соотносит дар толкователя с поэтическим даром и указывает 
на то, что истолкователи воли богов — поэты, поскольку именно такого рода 
возвышенная деятельность по истолкованию приравнена к искусству. 

Уловить мудрость и тонкий подтекст в высказываниях оракула для толко-
вателя означало быть сопричастным этой мудрости. Такая установка на при-
частность к постижению высшего знания не только удостоверяла тот факт, 
что истолкованием занимаются ради передачи этого знания другим людям 
посредством интерпретации слов, но в первую очередь ради восприятия 
людьми содержащейся в этих словах мудрости.



Теория познания 69

Эти же требования касаются проблемы понимания, непосредственно 
связанной с интерпретацией как отдельных высказываний, так и текстов. 

Возвращаясь к обсуждению проблемы понимания, как она формировалась 
в недрах искусства интерпретации устного слова, следует обратить внимание 
на то, что в практике истолкования устного слова понимание услышанного на-
чинается с самоистолкования. При этом опора на собственный опыт внутрен-
него истолкования не обходится без установки человека на то, чтобы узнать 
от других лиц как можно больше о том, что его волнует в данный момент. В ко-
нечном итоге это порождает отношение человека к комментированию как к та-
кому знанию, которое и уникально в своей неповторимости, и обусловлено 
контекстом конкретной ситуации. Это же требование используется в практиках 
ведения дискуссий.

Для людей эпохи Античности понимание знания, полученного от жре-
ца-толкователя, расценивалось как нечто сказанное им от имени бога, пере-
данное его живым словом. Специфика этого вида знания состоит в том, что 
такое знание не давало никакой возможности для опыта; оно не предполагало 
его опытную проверку, поскольку было результатом священнодействия, связан-
ного с мифом. Именно мифология создавала тот главный контекст священного 
действия, который следовало понимать как выражение истинного знания — 
жреческого знания.

Отличительной особенностью мифологического мировосприятия является 
то, что мифологическое мышление соединяет воедино имя бога и его действие, 
воображаемое и объективно-действительное, чудесное и реальное. Так, Зевс 
древних греков не только олицетворяет молнию, гром и миропорядок, но пред-
стает в миропонимании людей как гром, молния и миропорядок, поэтому 
образы богов, ожидания, связанные с их именами и их действиями, наконец, 
переживаемое в мифе — все это осознается человеком как реально существую
щее, как то, что как раз и составляет основу религиозных верований, реали-
зуясь в ритуальной практике и раскрывая в ней единство реального и вооб-
ражаемого. Ритуал оказывается естественным продолжением религиозного 
верования, его воспроизведением. Благодаря ритуалу мифологические образы 
приобретают тот смысл, который выражает объективное положение вещей. 
Важно при этом и то, что предполагаемое участие богов в жизни людей, вера 
в их покровительство санкционировала соответствующее поведение, трактуя 
повседневный опыт в контексте проявления «их воли».

Отношение греков к мифу не всегда было связано с его буквальным пони-
манием. Скорее наоборот, мифология могла включаться в контекст интерпре-
тируемого высказывания лишь с целью придания ему дополнительной силы, 
поддерживающей традицию ритуала осуществления прорицания (священность 
места, где находился оракул, обстановка и таинственность, сопровождающая 
получение пророчества, воскурения, музыка и т. д.). При этом вопрошатель мог 
воспринимать услышанное пророчество как послание свыше, что не означало 
участия человеческого разума в понимании ситуации послания, оценка которой 



70 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

могла превосходить ожидания человека со стороны вмешательства богов. 
В иных случаях именно разум, а не миф или божественное предзнаменование 
открывали перспективы человеческому пониманию. 

Постепенно многовековая практика истолкования, раскрывающая разно
образие житейского опыта, стала находить отражение в конкретных поня
тиях, обладающих общим и единым смыслом. Это повлияло на формирование 
конкретного лексикона, понятийный строй которого стал оказывать влияние 
и на умственную деятельность самого человека, соприкасавшегося с необходи
мостью понимать и истолковывать события повседневной жизни. «Истолко-
вание постепенно стало представлять собой такой род умственной деятель-
ности, в которой способность человека делать заключения (умозаключения) 
иллюстрировала способность человека получать знание из чистых понятий, 
оттеснив тем самым мифологическое объяснение на периферию интерпрета-
ции» [Шульга, 2008, с. 88].

Таким образом, постепенно истолкование стало ориентироваться на язык 
понятий, а не на образы или их мифологические объяснения, приближаясь 
тем самым к философскому мышлению и к рассуждению на философском 
уровне. Развитию философского склада ума способствовало получение знания 
из чистых понятий, а такие дисциплины, как риторика, искусство аргумента-
ции, логика и философия стали занимать свое особое место в формировании 
гносеологии как теории познания и в искусстве истолкования.

В искусстве истолкования устного слова для нас интересны те первые по-
пытки систематизировать принципы правильно излагать свои мысли, которые 
высказывает Сократ. Как известно, Сократ не писал текстов, а высказывал 
свои мысли и суждения исключительно в устной форме, общаясь со своими 
учениками. Об этом вспоминает ученик и последователь Сократа Платон. 
В диалоге Платона «Федр» Сократ как раз и обучает слушателей тому, какой 
должна быть правильная речь. 

Главные принципы здесь отвечают конкретным способностям челове-
ка. Во-первых, человек может «охватывать все общим взглядом, возводить 
к единой идее то, что повсюду разрознено»; во-вторых, он умеет «разделять 
все виды на естественные составные части» (265d – 266a).

Другими словами, он умеет возводить частное к общему, а из общего полу-
чать частное знание, мысля при этом так, чтобы передаваемые смыслы были 
понятны. (Этот принцип познания Сократ называет диалектикой, определяя ее 
как искусство задавать вопросы и находить на них правильные ответы, попут-
но овладевая навыками философского рассуждения вслух). Перспективность 
использования данного подхода сводилась к тому, что он нашел свое вопло-
щение в античной герменевтике, задача которой состояла в том, чтобы уметь 
объяснить содержание и смысл текста, а не только правильно его излагать 
(или переводить на другой язык). В результате герменевтика стала развиваться 
в направлении совершенствования своего методологического аппарата и ис-
пользовала такие методы и подходы, которые соответствовали содержанию 



Теория познания 71

изучаемых текстов. Это касается и понимания греческой мифологии, интер-
претации ее образов.

Особенность современного философского отношения к греческой мифоло
гии состоит в том, что миф формирует миропонимание, создает символиче-
скую картину мира, а также передает его историю в форме повествования. 
Коротко говоря, боги греков — это их воспоминания о далеком прошлом 
их собственной истории. Такое понимание греческой мифологии позволяет вы-
делить, по крайней мере, два основных типа истолкования — символическое, 
опирающееся на аллегорию, и историческое, отвечающее наивной менталь-
ности древних греков. 

Положительным аспектом в понимании значения греческой мифологии 
для философии является не только то, как она объясняет происхождение мира 
и человека в нем, но также и то, что повествовательный характер разнообраз-
ных сюжетов мифологии предполагает множественность их интерпретации, 
в том числе на уровне восприятия личности богов, героев и людей. Так, долгое 
время римские читатели «Илиады» Гомера представляли себя прямыми по-
томками троянцев, настолько убедительными были эти повествования. Не слу-
чайно и то, что в античной герменевтике центральной темой, связанной с ин-
терпретацией мифов, стало обсуждение сюжетов этих мифов с точки зрения 
соотношения божественного и человеческого.

Следующий важный исторический этап в развитии герменевтики связан 
с различными религиозными традициями, начиная с библейского экзегезиса, 
в котором главным является понимание смысла вероучения с учетом понимания 
природы божественного и человеческого.

Интерпретация и религиозная традиция

Общая тенденция в становлении многовековой традиции истолкования 
может быть определена на основании изучения Библии с точки зрения различ-
ных приемов и методов интерпретации, которые используют в своей практике 
представители различных религий. В конкретных конфессиях именно прак-
тика истолкования диктует отношение к текстам Библии. Этот этап развития 
герменевтической мысли представляет собой длительный процесс перехода 
от понимания устного слова как священного к письменному тексту как пере-
даче божественного откровения. 

Формированию научно-методологического аппарата самой герменевтики 
предшествует длительный период споров и дискуссий между язычниками 
и иудеями, между иудеями и христианами, когда каждый излагал свой взгляд 
на вероучение и на мир в целом так, чтобы сохранить незыблемой истинность 
своего учения. Так, иудаизм для язычника был не иначе как «варварское суеве-
рие», этически замкнутая религия «избранного народа». Напротив, христианст
во проповедовало идею «веры среди всех народов» (Римл. 1:5). 



72 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Подтверждение правильности аргументов, адекватных прочтению текстов 
Библии, было ареной идеологических состязаний между евреями и язычни-
ками. Толкование Писания должно было совершаться устно и только устно, 
без подглядывания в библейский текст, и «даже в субботу — основной день 
изучения Писания для народа — его толкование должно было совершаться 
только устно!» [Гиршман, 2002, с. 27]. 

Интерпретация использовалась и в качестве основания, регламентирую
щего поведение верующих. С этой целью служители Храма в Иерусалиме 
были разделены на 24 группы и назывались стражами, служившими в течение 
недели на протяжении всего года. «Священники занимались жертвоприно-
шением животных, левиты помогали им и в частности занимались пением 
псалмов в момент совершения ритуала. Строгое следование законам Торы 
гарантировало чистоту и святость священников, бывших потомками Аарона, 
брата Моисея. <…> В большинстве случаев решения в области ритуального 
и священнического законов принималась на основании Торы и ее интерпрета-
ции» [Шиффман, 2000, с. 70].

Противоборство в интеллектуальной сфере воспринималось представите-
лями различных конфессий как борьба за истинный смысл Священного Писа-
ния, а это как раз и обеспечивало целостность самого вероучения. Так, основой 
правильного понимания смысла текстов Нового Завета была устная проповедь 
на арамейском языке, что привело к влиянию семитизмов на становление языка 
новозаветного писания. Отсюда правильное отношение к языку Библии стало 
первым (универсальным) герменевтическим правилом интерпретации. 

Сопоставляя смысл одного и того же выражения, например, понятия 
«сын Божий» в контексте разных культур и вероучений, следует подчеркнуть, 
что в иудейской традиции это выражение широко используется в обыденном 
языке как обязательное условие праведной жизни по законам и традиции. 
В христианском же понимании понятие «сын Божий» используется исключи-
тельно в отношении Христа. Что касается истинного смысла основополагаю-
щих постулатов христианства, ранних его форм, то эти постулаты сводились 
к двум важнейшим утверждениям: 1) Иисус воскрес из мертвых и 2) Иисус 
умер за наши грехи.

Замечу, что вера в воскресение древнейшая; она восходит к палестинской 
общине непосредственных учеников Иисуса; в то же время вера в воскресе-
ние утверждается в сознании христиан как возможность победы над смертью, 
поскольку Христос «смертью смерть попрал». 

Приведенные примеры показывают, что на протяжении многих веков у пред-
ставителей разных культур и религий сохраняется традиция, поддерживающая 
бережное отношение к устному слову, обладающему должным авторитетом. 
Для иудаизма безусловным авторитетом обладают законы Моисея, а также 
многочисленные узаконенные комментарии, которые не нарушают незыблемость 
самого вероучения. Комментатор в интерпретации текста должен придерживать-
ся определенных правил. Приведу некоторые из этих правил: 1) в интерпретации 



Теория познания 73

ясное следует соотносить с туманным; 2) логически последовательное надо 
соотносить с логически противоречивым; 3) обязателен учет личности автора 
по отношению к его литературному творению.

Эти правила справедливы не только для сакральных текстов и памятников 
религиозной мысли, но и для текстов с самым разным содержанием.

Большое влияние на практику толкования религиозных текстов оказала 
традиция, восходящая к античной герменевтике, в частности, в использо-
вании аллегорического объяснения Писания, утверждая тем самым мысль 
о методологическом единстве принципов герменевтики и их применимости 
к боговдохновенным записям Писания. Герменевтические методы признают
ся эффективными и в отношении скрытого смысла текста, в особенности 
к тем фрагментам, где присутствует аллегория. Однако аллегория, выраженная 
сложной фразой, может иметь несколько толкований: одно толкование пере-
дает смысл, связанный с непосредственным воображением толкователя; другое 
толкование произведено воображением, направляемым интеллектом самого 
интерпретатора, и смысл интерпретируемого фрагмента или фразы отражает 
внутреннее содержание этой фразы. 

Например, Маймонид (1138–1204), который изучал историю Устной Торы 
и комментировал Вавилонский и Иерусалимский Талмуд, пишет: «Велика 
сила пророков… <…> они отчетливо провозгласили и разъяснили, что все 
эти формы, постигаемые всеми пророками в пророческом видении, суть фор-
мы сотворенные, творец которых — Бог. И это поистине так, поскольку вся-
кая воображаемая форма является сотворенной» [Моше бен Маймон (Маймо-
нид), 2003, с. 225]. Как можно заметить, в описании силы пророков Маймонид 
использует сравнение, ассоциируя эту силу с силой самого Творца, и все, что 
постигли пророки в своих пророческих видениях — это тоже сотворено Богом, 
поэтому и само свойство воображения — способность воображения, которая 
присуща человеку (как пророку), — реализуется в самых разных формах, 
и они также являются сотворенными.

Маймонид уверен в том, что любой мудрец, обретший истину, намеревает-
ся преподать другим то, что относится к этому его знанию. Однако он должен 
говорить об этом знании — Божественной мудрости, — не иначе как прибегая 
к аллегориям и загадкам. Такой подход к интерпретации как способу получе-
ния знания имеет свое оправдание и свое объяснение: «Писание говорит тебе 
словами, скрывающими тайну… И речь обо всем этом ведется многозначными 
выражениями, дабы толпа восприняла их в смысле, соответствующем мере 
ее понимания и слабости ее интеллектуальных представлений, а совершен-
ный, обретший знание, воспринял бы их в другом смысле» [Моше бен Май-
мон (Маймонид), 2003, с. 25]. Из приведенного высказывания можно сделать 
вывод, что при истолковании сложных и неоднозначных текстов следует при-
нимать во внимание уровень подготовленности аудитории, для которой пред-
назначена эта интерпретация и эти знания. Другими словами, одна интерпре-
тация для профанов и совсем иная для «посвященных».



74 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Заключение

Исторический опыт интерпретации не завершается теми аспектами станов-
ления античной герменевтики, которые были представлены в данной статье. 
Главный вывод, касающийся преемственности знания и сравнительного опыта 
истолкования, отношения к знанию, к формам обучения и способам передачи 
знаний, можно изложить, кратко перечислив некоторые особенности обучения, 
которые характерны для конкретных культур. Так, классическое античное обра-
зование становится базовым для христианства, о чем свидетельствует история 
европейской философии и культуры. Подтверждением идеи преемственности 
знания является римская система образования, куда входит изучение класси-
ческой литературы: Гомера, Гесиода, Пиндара, Вергилия и других, причем 
изучение художественной литературы сочеталось с освоением других предме-
тов (математики, геометрии, географии и др.), а также предполагает изучение 
философских текстов Платона и Аристотеля. Именно изучение этих текстов 
способствовало развитию методологического аппарата философской герме-
невтики.

Современный опыт философской интерпретации текстов отличается от исто-
рически более древней традиции истолкования. Для современного интерпрета
тора важны не только слова и понимание смысла этих слов в контексте вы-
сказывания или отдельной фразы, но ему важно понять цель, ради которой 
написано данное произведение (статья, философский текст, книга), опираясь 
в своих выводах на текстуальную критику. Современная герменевтика учиты-
вает историческую информацию (биографию автора, культурную среду и т. д.), 
не говоря уже о конкретных обстоятельствах, побудивших автора к созданию 
данного изучаемого произведения. Современный интерпретатор стремится 
сопоставить и понять различные мнения, оценки, интерпретации; он система
тизирует полученные знания из разных источников, создавая и формулируя 
при этом собственную научную или философскую концепцию.

Список источников

1.	 Фестюжьер А.-Ж. Личная религия греков / пер. с англ., коммент. и указатель 
С. В. Пахомова. СПб.: Алетейя, 2000. 253 с. (Античная библиотека).

2.	 Протопопова И. А. Ксенофонт Эфесский и поэтика иносказания. М.: Изд. центр 
РГГУ, 2001. 470 с. 

3.	 Шульга Е. Н. Понимание и интерпретация. М.: Наука, 2008. 315 с. 
4.	 Гиршман М. Еврейская и христианская интерпретация Библии в поздней 

античности / пер. с англ. Г. Казимовой. М.: Мосты культуры, 2002. 184 с.
5.	 Шиффман Л. От текста к традиции. История иудаизма в эпоху Второго Храма 

и период Мишны и Талмуда / пер. с англ. А. Сиверцева. М.: Мосты культуры, 2000. 
286 с.

6.	 Моше бен Маймон (Маймонид). Путеводитель растерянных / перевод и коммен-
тарии М. А. Шнейдера. М.: Мосты культуры, 2003. 566 с.



Теория познания 75

References

1.	 Festugier, A.-J. (2000). The personal religion of the Greeks (S. V. Pakhomov, Trans., 
Comment., & Index). Aleteya. (Original work published 1954). (In Russian).

2.	 Protopopova, I. A. (2001). Xenophon of Ephesus and the poetics of allegory. Russian 
State University for the Humanities. (In Russian).

3.	 Shulga, E. N. (2008). Understanding and interpretation. Nauka. (In Russian).
4.	 Hirshman, M. (2002). Jewish and Christian Biblical interpretation in Late Antiquity 

(G. Kazimova, Trans.). Bridges of culture. (Original work published 1996). (In Russian).
5.	 Shiffman, L. (2000). From text to tradition. A history of Second Temple and Rab-

binic Judaism (A. Sivertsev, Trans.). Bridges of Culture. (Original work published 1991). 
(In Russian).

6.	 Moshe ben Maimon (Maimonides). (2003). A guide for the perplexed (M. A. Schnei-
der, Trans., & Comment.). Bridges of Culture. (Original work published 1186–1191). 
(In Russian).

Информация об авторе / Information about the author:

Елена Николаевна Шульга — доктор философских наук, ведущий научный 
сотрудник сектора методологии междисциплинарных исследований человека, профессор 
кафедры истории и философии науки Института философии Российской академии 
наук, Москва, Россия. 

Elena N. Shulga — Doctor of Philosophy, Leading Researcher in the Methodology 
of Interdisciplinary Human Studies, Professor at the Department of History and Philosophy 
of Science at the Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, 
Russia.

elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377


