
ВЕСТНИК  МГПУ.

СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ».

MCU JOURNAL 
OF PHILOSOPHICAL SCIENCES

№ 4 (56)

Научный журнал / Philosophical Journal

Издается с 2009 года
Выходит 4 раза в год

Published since 2009
Quarterly

Москва 
2025



Редакционный совет:
Реморенко И. М.
председатель

ректор ГАОУ ВО МГПУ, доктор педагогических наук, доцент, 
почетный работник общего образования Российской Федерации, 
член-корреспондент РАО 

Геворкян Е. Н.
заместитель председателя

первый проректор ГАОУ ВО МГПУ, доктор экономических наук, 
профессор, академик РАО

Агранат Д. Л.
заместитель председателя

проректор по учебной работе ГАОУ ВО МГПУ, 
доктор социологических наук, доцент

Редакционная коллегия:
Жукоцкая А. В.
главный редактор

начальник, профессор департамента философии и социальных 
наук Института гуманитарных наук МГПУ, доктор философских 
наук, профессор

Черненькая С. В.
зам. главного редактора

заместитель начальника, профессор департамента философии 
и социальных наук Института гуманитарных наук МГПУ, 
кандидат философских наук, доцент

Осмоловская С. М.
ответственный секретарь

доцент департамента философии и социальных наук 
Института гуманитарных наук МГПУ, 
кандидат социологических наук, доцент

Федулов И. Н. профессор департамента философии и социальных наук 
Института гуманитарных наук МГПУ, доктор философских наук, 
профессор

Кожевников С. Б. профессор департамента философии и социальных наук Института 
гуманитарных наук МГПУ, доктор философских наук, доцент

Бирич И. А. профессор департамента философии и социальных наук 
Института гуманитарных наук МГПУ, доктор философских наук, 
доцент 

Мамедова Н. М. профессор кафедры истории и философии Российского 
экономического университета им. Г. В. Плеханова, 
доктор философских наук, профессор

Мапельман В. М. профессор дирекции образовательных программ МГПУ, 
доктор философских наук, профессор

Хилханов Д. Л. профессор департамента философии и социальных наук 
Института гуманитарных наук МГПУ, доктор социологических 
наук, доцент

Оганисян А. О. профессор кафедры философии и логики им. академика 
Георга Брутяна Армянского государственного педагогического 
университета им. Хачатура Абовяна, доктор философских наук

Чжан Байчунь профессор Института философии Пекинского педагогического 
университета, кандидат философских наук

Журнал входит в Перечень рецензируемых научных изданий ВАК 
при  Министерстве науки и высшего образования Российской Федерации, 
в  которых должны быть опубликованы основные научные результаты 
диссертаций на соискание ученой степени кандидата наук, на соискание 
ученой степени доктора наук.

ISSN 2078-9238

© ГАОУ ВО МГПУ, 2025



3

С О Д Е Р Ж А Н И Е

     Слово главного редактора

Задачи номера.................................................................................................7

     Социальная философия

Мамедова Н. М. Ценностные ориентации студенческой 
молодежи в фокусе проблемы национальной идентичности.....................9

Шишков Д. Х., Волкова Е. Ю., Колесников В. А. 
Концепция души в иудаизме, христианстве и в исламе: 
сравнительный анализ.................................................................................22

     История идей и современность

Кучеренко А. В.  Чистый разум в плену гетерономии..............................32

Корчажкина О. М. Постижение природы реальности 
через соотношение сущего и существующего...........................................44

     Теория познания

Шульга Е. Н. Философия понимания: исторический опыт 
интерпретации..............................................................................................63

     Философия культуры

Васюков Р. В. Аутопоэзис творческой личности: 
творчество и потребление как модусы экзистенциального 
выбора в цифровую эпоху (социально-философский аспект).................76



4

     Рецензии

Грибова А. В. Дисхрония как симптом эпохи: 
философское осмысление темпорального кризиса. 
Рецензия на: Хан Б.-Ч. Аромат времени. Философское 
эссе об искусстве созерцания / пер. с нем. А. С. Салина. 
М.: АСТ, 2023. 191 с. ...................................................................................88

     Исследования молодых ученых

Чалышева К. О. Прием симультанности в современном 
театре.............................................................................................................98

   Информация для авторов...........................................................................107



5

C O N T E N T S

     Word of Editor in Chief

Number tasks....................................................................................................7

     Social Philosophy

Mamedova N. M. Values of student youth in the focus 
of the problem of national identity...................................................................9

Shishkov D. Kh., Volkova E. Yu., Kolesnikov V. A. 
The concept of the soul in Judaism, Christianity, and Islam: 
A comparative analysis...................................................................................22

     History of Ideas and Modernity

Kucherenko A. V.   Pure reason in the captivity of heteronomy....................32

Korchazhkina O. M. Understanding the nature of the reality 
through the relationship between the essence and the entity.........................44

     Theory of Knowledge

Shulga E. N. Philosophy of understanding: Historical 
experience of interpretation...........................................................................63

     Philosophy of Culture

Vasyukov R. V. Autopoiesis of the creative personality: 
Creativity and consumption as modes of existential choice 
in the digital age (Socio-philosophical aspect)..............................................76



6

     Reviews

Gribova A. V. Dischronation as a symptom of an epoch: 
A philosophical understanding of the temporal crisis. 
Review of: Khan B.-Ch. The scent of time. Philosophical 
essay on the art of contemplation / translated from German 
by A. S. Salina. Moscow: AST, 2023. 191 p. ...............................................88

     Research by Young Scientists’

Chalysheva K. O. The reception of simultaneity in modern 
theater............................................................................................................98

    Information for Authors...............................................................................107



Задачи номера

Онто-гносеологическая, онто- 
эпистемологическая пробле- 
матика составляет философ

скую классику, она никогда не устаре
вает, напротив, обрастает новыми, со-
временными значениями и смыслами. 
Эта проблематика связана с междис-
циплинарным подходом и находится 
на пересечении многих направлений 
научной мысли (этики, гносеологии, 
аксиологии, психологии, социологии, 
культурологии, политологии, антрополо-
гии, когнитологии и др.). Казалось бы, 
«Критика чистого разума» И. Кан- 
та — произведение сугубо философ-
ское, не имеющее выходов в совре-
менную эмпирическую реальность, 
тем не менее человек и его сознание 
(разум и рассудок) — это сплав раци-
онального и иррационального, эмо-
ционального и аффективного, под-
час отправляющее наше критическое 
мышление на периферию сознания. 
Это, в свою очередь создает комфорт-
ные условия для манипуляции созна-
нием и эксплуатации человеческой 
доверчивости. Постижение природы 

реальности через максимально абст
рактные категории мышления и бытия, 
сущего и существующего, видимости 
и кажимости также связано с современ-
ными научными практиками изучения 
и интерпретации мира (астрофизика, 
квантовая физика, ИТ-технологии, ког-
нитивные технологии и др.). В этом кон-
тексте получение новых знаний всегда 
эффективнее и достовернее при объе
динении усилий представителей раз-
личных научных и философских школ 
и направлений: чем богаче спектр 
интерпретаций, тем достовернее по-
лученные знания. Но насколько объек- 
тивным может быть наше знание о мире 
вообще? Этот философский вопрос 
пока остается без однозначного от-
вета, да и возможен ли такой ответ 
в столь многообразной и многознач-
ной реальности? Сопоставление раз-
личных позиций, точек зрения отече-
ственных и зарубежных философских 
школ и течений на вечные проблемы 
бытия — методологически оправдан-
ная политика в постижении природы 
реальности. Это позволяет с разных 

Слово 
главного 

редактора

Word 
of Editor 
in Chief



8 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

позиций анализировать и интерпрети-
ровать фактически одни и те же явле-
ния окружающей действительности. 
Поиск истины, достоверного знания 
объединяет усилия ученых, работаю-
щих в самых разных сферах научного 
познания. Современная герменевти-
ка, безусловно, способствует такому 
объединению. Но в наше время этот 
процесс затруднен нарастающей ла-
виной информации. В современной 

цифровой среде процесс творческого 
поиска подчас заменяется принятием 
распространенных стереотипов, об-
разцов мышления и поведения. То-
тальное потребительское общество 
отчуждает человека от глубинного 
творчества во всех сферах человече-
ского существования, современная 
философия активно сопротивляется 
этому процессу и пока успешно ему 
противостоит.



Научно-исследовательская статья
УДК 159.923.2
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-9-21

ЦЕННОСТНЫЕ ОРИЕНТАЦИИ 
СТУДЕНЧЕСКОЙ МОЛОДЕЖИ В ФОКУСЕ 

ПРОБЛЕМЫ НАЦИОНАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ

Наталия Михайловна Мамедова

Российский экономический университет им. Г. В. Плеханова,
Москва, Россия,
mamedova.nm@rea.ru; https://orcid.org/0000-0002-7887-8724

Аннотация. В статье на основе вторичного анализа результатов социологиче-
ских исследований и эмпирических опросов, проведенных в рамках исследования 
по заказу Минобрнауки России «Исследование тенденций развития ценностных 
ориентаций студенческой молодежи в контексте формирования гражданской идентич-
ности российского студенчества» анализируются основные тенденции в динамике 
ценностных ориентаций студенческой молодежи. Гражданская идентичность сту-
денческой молодежи как основа национального самосознания находится в процессе 
глубоких изменений, движимых внутренним конфликтом между традиционными и ли-
беральными ценностями. Это противоречие пронизывает все уровни их ценностного 
сознания. Противоречивый синтез данных ценностных систем порождает феномен 
ценностного диссонанса, который проявляется в расхождении между номинальными 
представлениями и реальными проявлениями ценностных ориентаций. Ценностный 
диссонанс носит системный характер, проявляется во всех компонентах самосозна-
ния студенческой молодежи. Разнонаправленные тенденции в динамике ценностных 
ориентаций студенческой молодежи определяют значение и роль образовательных 
и воспитательных технологий в вузе. В формировании ценностных ориентаций сту-
дентов особая роль принадлежит дисциплинам гуманитарного цикла. В содержании 
гуманитарных дисциплин заложена информация о ценностно значимом и долж-
ном. Развивая критическое мышление студента, гуманитарные дисциплины позво
ляют ему сделать осознанный выбор жизненной стратегии на основе гуманистических 
ценностей. 

Социальная 
философия

Social 
Philosophy

© Мамедова Н. М., 2025



10 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Ключевые слова: ценностный диссонанс, индивидуализация, прагматизация, 
гедонизм, консьюмеризм

Благодарности: работа выполнена при финансовой поддержке Минобрнауки 
России (научно-исследовательская работа № FSSW-2023-0053).

Для цитирования: Мамедова Н. М. Ценностные ориентации студенческой мо-
лодежи в фокусе проблемы национальной идентичности // Вестник МГПУ. Серия 
«Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 9–21. https://doi.org/10.24412/2078-9238-
2025-456-9-21

Scientific and theoretical article
UDC 159.923.2
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-9-21

VALUES OF STUDENT YOUTH IN THE FOCUS 
OF THE PROBLEM OF NATIONAL IDENTITY

Natalia M. Mamedova

Plekhanov Russian University of Economics,
Moscow, Russia,
mamedova.nm@rea.ru; https://orcid.org/0000-0002-7887-8724

Abstract. The article analyzes the main trends in the dynamics of value orientations of stu-
dent youth based on the secondary analysis of the results of sociological studies and empirical 
surveys conducted within the framework of the study commissioned by the Ministry of Educa-
tion and Science of Russia “Study of Trends in the Development of Value Orientations of Stu-
dent Youth in the Context of Formation of the Civil Identity of Russian Students”. The civic 
identity of student youth as the basis of national self-consciousness is in the process of profound 
changes driven by an internal conflict between traditional and liberal values. This contradiction 
permeates all levels of value consciousness. The contradictory synthesis of these value systems 
gives rise to the phenomenon of value dissonance, which manifests itself in the discrepancy bet
ween nominal ideas and real manifestations of value orientations. Value dissonance is systemic 
and manifests itself in all components of self-consciousness of student youth. Multidirectional 
trends in the dynamics of value orientations of student youth determine the significance and role 
of educational and upbringing technologies in the university. In the formation of students’ value 
orientations, a special role belongs to the disciplines of the humanitarian cycle. The content 
of the humanitarian disciplines contains information about the value-significance and proper. 
By developing the student’s critical thinking, the humanitarian disciplines allow him to make 
a conscious choice of life strategy based on humanistic values. 

Keywords: value dissonance, individualization, pragmatization, hedonism, consumerism

Acknowledgements: the work was carried out with the financial support of the Ministry 
of Education and Science of the Russian Federation (research work no. FSSW-2023-0053).

For citation: Mamedova, N. M. (2025). Values of student youth in the focus of the prob-
lem of national identity. MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 9–21. https://doi.
org/10.24412/2078-9238-2025-456-9-21



Социальная философия 11

Введение

Национальная идентичность в эпоху глобализации и геополити-
ческой нестабильности перестала быть исключительно предме-
том теоретического анализа, превратившись в ключевой фактор, 

определяющий траекторию развития государств, их роль на мировой арене 
и способность к обеспечению национальной безопасности. Проблема фор-
мирования российской идентичности отражает противоречие: как, опираясь 
на существующее многообразие представлений о стране, создать целостный 
и действенный ментальный конструкт, обладающий уникальными характери-
стиками и способный консолидировать общество. Чрезмерная распространен-
ность термина «идентичность» в различных дискурсах привела к размыванию 
его первоначального значения. Это, с одной стороны, свидетельствует о вы-
сокой степени актуальности проблемы, а с другой — требует критического 
переосмысления понятия и выявления его реального потенциала для понима-
ния и решения современных социально-политических задач.

Французский ученый Пьер Нора задается вопросом, почему социальная 
идентичность, которую он считает синонимом социальной памяти, стала та-
кой важной темой обсуждения [Нора, 2005]. Он объясняет это изменениями 
в развитии общества и истории. Можно согласиться с мнением П. Нора, что 
расцвет памяти и идентичности связан с двумя главными причинами: общество 
стало меняться гораздо быстрее, а также стало более демократичным. Скорость 
социальных изменений приводит к тому, что новые социальные феномены 
не успевают кристаллизоваться в какие-либо устойчивые формы социальности, 
поэтому современная культура обращается к историческим артефактам в целях 
наделения смыслом стремительно изменяющейся действительности. А демо-
кратизация общества, породившая множество новых государств, стремящихся 
к самоопределению через обращение к прошлому (реальному или вымышлен-
ному), также способствует этому «идентификационному буму».

Постановка проблемы

Формирование идентичности — это континуум, отражающий историче-
скую и культурную преемственность поколений, специфику изменчивого со-
циокультурного контекста. Особую роль в формировании национальной иден-
тичности выполняют политические, интеллектуальные элиты общества. Таким 
образом, задача формирования национальной идентичности во всей смысловой 
полифонии этого понятия среди студенческой молодежи предстает как фун-
даментальная задача сохранения суверенитета, безопасности и, в конечном 
счете, выживания России как самобытной уникальной культуры. Студенческая 
молодежь — это будущая элита общества, от которой будет зависеть судьба 
нашей Родины, поэтому исследование ценностных ориентаций студенческой 



12 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

молодежи в структуре их мировоззрения, определение специфики идентич-
ности студенческой молодежи в ракурсе гражданственности и патриотических 
интенций имеет особое значение и актуальность.

Цель статьи — на основе вторичного анализа результатов социологических 
исследований и эмпирических опросов, проведенных в рамках исследования 
по гранту Минобрнауки России в 2023 и 2024 годах (межрегиональная выборка 
N = 900 и N = 945 соответственно), определить значимые тенденции динами-
ки ценностных ориентаций студенческой молодежи в аспекте национальной 
идентичности.

Результаты исследования

В исторической ретроспективе дискурс идентичности эволюционировал: 
от акцента на индивидуальной самотождественности к рассмотрению разнооб
разных форм коллективной идентификации. В основе понятия идентичности 
лежит противоречие между стремлением к тождеству (с другими) и стремле-
нием к уникальности, что позволяет как объединять, так и разделять. Пара-
доксальная природа идентичности в том, что это всегда напряжение между 
желанием быть частью чего-то большего и стремлением сохранить свою уни-
кальность. Национальная идентичность неразрывно связана с феноменом 
нации, и ее формирование, с одной стороны, отражает процессы нациогенеза, 
с другой стороны, смысловое поле идентичности включает в себя и более 
широкий историко-культурный контекст, предшествующий формированию 
нации. В многонациональной России общение и взаимодействие между раз-
ными культурами играет решающую роль в формировании общероссийской 
идентичности. Чувство родины, эмоциональная связь с местом, где человек 
вырос, — это основа национальной идентичности. Прошлое нации, ее история, 
формирует ее национальное самосознание. Прошлое как национальная биогра-
фия формирует представление нации о самой себе, а символическое значение 
пространства жизни определяет ценность Родины [Мамедова, 2025].

Проведенное теоретическое исследование специфики ценностей студенче
ской молодежи, факторов их формирования и эмпирическое исследование 
связи этих ценностей с тенденциями развития гражданской идентичности 
российского общества позволяет сделать некоторые выводы относительно 
динамики и содержания идентичности студентов вузов. 

Общая динамика трансформации гражданской идентичности студенческой 
молодежи определяется диалектическим взаимодействием традиционных 
и либеральных ценностей, что находит отражение во всех компонентах их цен-
ностного сознания (когнитивном, эмоциональном). Результатом такого синтеза 
противоположных установок является ценностный диссонанс. Ценностный 
диссонанс проявляется в несоответствии между декларативными ценностями 
и их фактической реализацией, между провозглашаемыми идеалами и реальной 



Социальная философия 13

мотивацией поведения. Этот диссонанс не является случайным явлением, 
а представляет собой системную проблему, влияющую на саму структуру 
студенческой идентичности. 

Другая значимая тенденция заключается в усложнении и появлении новых 
форм индивидуальной идентичности при одновременном снижении роли кол-
лективной идентичности. Студенты все больше фокусируются на своей инди
видуальной идентичности, в то время как коллективные связи ослабевают. 
Исходя из результатов исследования, проведенного в 2023 году, эта тенденция 
подтверждается, так как ценность коллективизма поддержало 23 % респонден-
тов, а индивидуализма — 40,7 %. Результаты, полученные в 2024 году, также 
обосновывают эти тенденции. Почти треть респондентов согласны с либераль-
ными ценностями индивидуалистической свободы. «В собственном самовы-
ражении я не должен быть ограничен требованиями со стороны других лю-
дей» — 30,37 %. Это результаты ответов на прямой вопрос: «Какие ценности 
вы поддерживаете?» Однако для релевантного представления о соотношении 
коллективизма — индивидуализма необходимо было выявить отношение к со-
циологическим индикаторам индивидуализма, таким как самореализация, 
удовлетворение личных потребностей, работа на благо общества либо для себя 
и своей семьи, проявление самоуважения. 

Согласно исследованию, проведенному под руководством Ю. Р. Виш-
невского, популярность ценностных ориентаций, связанных с самореализа
цией, растет («возможность реализовать свои способности» с 5 % в 1999 г. 
до 33 % в 2020 г.) [Молодежь о будущем России и о себе, 2021, с. 264]. Высо-
кий показатель самореализации также подтверждается нашим исследованием 
(64 % — опрос 2023 г. и более 80 % — опрос 2024 г.) и свидетельствует, с од-
ной стороны, о творческом потенциале и активности личности, с другой — 
об индивидуализации, смещении приоритетов с общественных ценностей 
на личностные. В сумме прямые и косвенные (индикативные) показатели 
по ценности индивидуализма составляют 80,7 % опрошенных (опрос 2023 г.), 
чья иерархия ценностей предполагает первенство личного над общественным. 
Приоритет индивидуалистических ценностей студенческой молодежи наблю-
дается и при ответе на вопрос о смысле и цели будущей работы. Меньшинство 
опрошенных считает, что важно работать на благо страны. Большинство — ра-
ботать на себя либо на свою семью. Лишь 15,9 % респондентов согласны с тем, 
что человек должен работать на благо своей страны. Половина респондентов 
согласны с утверждением «Я уважаю себя как личность и никогда не дам себя 
в обиду, чего бы это ни стоило по отношению к другим» (54,07 %). В данном 
случае самоуважение оборачивается индивидуалистической ориентацией пре-
небрежения интересами других. В рамках коллективистской траектории на-
ходятся мнения трети респондентов, которые не готовы в любой ситуации 
утверждать свою индивидуальную позицию и отмечают: «Я всегда прислуши-
ваюсь к мнению людей, обладающих авторитетом, в основном следую тому, 
что они говорят» (36,51 %). 



14 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Индивидуализация, проявляющаяся в ослаблении связей с обществом, обус
ловлена фундаментальными изменениями социальной онтологии. «В реальном 
социальном пространстве происходят процессы социальной атомизации, отчуж-
дения, а в информационном — образуются виртуальные сообщества, независи-
мые от реальной социальной сегментации. Возникают новые формы социальной 
консолидации. <…> Следствием таких социальных тенденций является социо
культурная маргинализация, происходящая автономно от реальной социаль
ной стратификации. Разрушаются традиционные культурные паттерны, коды, 
которые складывались в течение столетий, образуя культурную матрицу дея-
тельности, отношений, взаимодействий» [Мамедова, 2019, с. 10]. Этот процесс 
также подкрепляется изменениями в образовании (коммерциализацией, дистан-
ционным обучением) и появлением новых форм занятости (фриланс), ставших 
возможными благодаря информационным технологиям. Имея в виду смещение 
ценностных ориентаций от традиционных коллективистских ценностей к инди
видуалистическим, важно отметить, что отношение к коллективизму неодно-
родно: молодежь демонстрирует большую приверженность коллективистским 
ценностям в рамках ближайшего окружения (друзья, семья), чем в отношении 
макросреды (государство, регион). В контексте межличностных отношений рес
понденты высоко ценят взаимопомощь и взаимное уважение (68,4 %), уважение 
к друзьям и близким (65,1 %) и высокие нравственные идеалы (60,1 %). Однако 
при прямом выборе между коллективизмом и индивидуализмом как ценностями 
40,7 % выбрали индивидуализм. В этом выражается ценностный диссонанс — 
расхождение декларативных и реальных ценностях ориентаций. 

Еще одна важная тенденция, характеризующая трансформацию само­
сознания студенческой молодежи и прослеживающаяся как в многочисленных 
социологических опросах молодежи, так и в нашем исследовании, — это праг­
матизация ценностного сознания студенческой молодежи, которая выра­
жается в смещении ценностных ориентаций в сторону материальных и гедо­
нистических аспектов. Гедонизм и консьюмеризм все более распространяются 
среди молодежи. Потребление и наслаждение становятся приоритетами, 
влияющими на выбор и поведение молодых людей. 

Прагматизация имеет объективные и субъективные основания. Объектив­
ные факторы связаны с социокультурной трансформацией. «В современном 
обществе, где человек, как правило, не имеет контроля за производственной 
деятельностью, потребление становится важнейшей формой социальной 
и культурной идентификации, ведущей формой деятельности, и в то же время 
сущностной чертой экономики. Свобода потребления создает иллюзию свободы 
индивидуального выбора, несмотря на массовость потребления. Любой акт по­
купки связан с принятием решения, осознанным выбором. Потребление приоб­
ретает смыслообразующее значение, становится целью существования. Одно­
временно консьюмеризм, будучи актом вполне индивидуальным, представляет 
собой вид социально одобряемой деятельности, позволяет человеку осущест­
вить свои социальные и экономические притязания и роли. Массовая культура 



Социальная философия 15

и ее артефакты (в их числе реклама) создает ту среду, которая, в конечном 
счете, определяет индивидуальный выбор» [Мамедова, 2018, с. 49–50].

Субъективные факторы связаны с социально-психологическими особен
ностями молодежи, неоднозначным влиянием массовой культуры, социаль-
ных медиа. Молодежь в силу своих возрастных особенностей более подверже-
на воздействию массовой культуры и социальных сетей, которые продвигают 
идеалы потребления и удовольствия. Реклама, модные тренды и образы, пока
зываемые в социальных сетях и на других медийных платформах, отражают 
идеологию консьюмеризма, формируют представление о том, что счастье 
и удовлетворение достигаются преимущественно через потребление мате
риальных благ и индивидуальное наслаждение. Для некоторых молодых лю-
дей потребление и удовольствие становятся способом компенсации стресса, 
низкой самооценки или других недостатков. Их стремление к удовлетворению 
материальных потребностей и наслаждению может быть попыткой заполнить 
эмоциональные или социальные пустоты. Молодые люди еще не имеют доста-
точного жизненного опыта и не знают, чего они по-настоящему хотят в жизни. 
Гедонизм и консьюмеризм могут быть попыткой искать счастье и удовлетво-
рение в материальных вещах и развлечениях, пока они еще не осознали ис-
тинные ценности жизни. Все эти факторы взаимодействуют и могут усиливать 
гедонистические потребительские установки среди современной российской 
молодежи, подкрепляя тенденцию прагматизации, которая, по существу, отра
жает процессы, связанные с либерализацией общества и ценностей.

Прагматизация проявляется в изменении приоритетов в пользу прикладных 
ориентаций и снижении значимости этических и эстетических ценностей. Ис-
следования А. А. Овсянникова и группы социологов из Армении и Белоруссии, 
проведенные на межрегиональной выборке, выявили существенное снижение 
за двадцатилетний постсоветский период доли студентов, ориентированных 
на поиск истины (с 42 % в 1991 г. до 37 % в 2013 г.) и «служение идеалам 
добра и красоты» (с 51 до 35 %) [Новое поколение: надежды, цели и идеалы, 
2016, с. 85]. Современные данные, полученные нами в 2023 году, показывают, 
что лишь незначительная часть студентов проводит досуг, посещая театры 
или читая книги (1,9 % и 7 % соответственно).

Эти изменения, вероятно, способствуют и снижению восприятия образо-
вания как ключевого фактора карьерного роста. Молодежь все чаще полагает, 
что успех в карьере зависит не столько от диплома, сколько от практического 
опыта и личных связей. Исследование Института прикладных экономических 
исследований РАНХиГС (2018) показало, что почти половина (44,8 %) моло-
дых людей в возрасте 18–30 лет не считают высшее образование обязательным 
условием для получения хорошей работы (цит. по: [Тазов, 2024, с. 111–112]).

В некоторых исследованиях подчеркивается такая особенность студен
ческой молодежи, как аполитичность и абсентизм. Так, Ж. В. Пузанова 
и Т. В. Ларина на основе социологического опроса (анкета — 47 вопросов, 
N = 1 360 человек) студентов трех московских вузов (Российский университет 



16 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

дружбы народов, Московский государственный университет им. М. В. Ло-
моносова, Высшая школа экономики) по репрезентативной квотной выборке 
делают вывод об абсентизме студенческой молодежи [Пузанова, Ларина, 2019]. 
Это проявляется в отсутствии интереса к политике и общественной жизни. 
Однако результаты нашего исследования показывают более сложную и неодно-
значную картину политической культуры студенчества. Кризисные явления 
очевидны и по итогам нашего исследования в 2023 году. Для 16,4 % респонден-
тов безразлична страна проживания; 4,8 % не интересуются историей страны, 
16 % считают, что знать историю родины необязательно; 9,4 % не уважают 
представителей других национальностей и рас, 20–29 % аполитичны. Патрио
тизм как приоритетную ценность отметили лишь 40,3 % опрашиваемых.

При этом наш опрос, проведенный в рамках исследования в 2024 году, 
показывает, что студенты имеют довольно высокий уровень знаний о своих 
правах, сущности гражданственности, понимании смысла гражданских цен-
ностей — справедливости, достоинства, терпимости, патриотизма. Отвечая 
на вопрос, какой из приведенных тезисов правильно объясняет, что такое 
гражданственность, большинство выбрало вариант «Глубокое осознание при-
надлежности к стране, в которой живет человек, осознание своих прав и обя-
занностей по отношению к ней» (84,23 %). Половина респондентов (49,74 %) 
считают, что гражданственность предполагает знание языка и культуры стра-
ны. Необходимо отметить, что более трети опрошенных включают в понятие 
гражданственности формально-юридические моменты: знание законов страны 
(37,04 %), получение паспорта гражданина страны (87 %). Тенденция цен-
ностного диссонанса наблюдается в отношении к понятию справедливости. 
Достаточно высокий уровень декларативной приверженности респондентов 
ценности «справедливость» (78,2 %) — максимальный результат среди других 
ценностей — сочетается с безразличием в отношении социального неравенст
ва. Равные стартовые возможности поддержали лишь 34,29 % опрошенных.

Одна из важнейших гражданских ценностей — права и свободы человека. 
Выбирая тезис, который, по мнению респондентов, соответствует этой ценности, 
более половины опрошенных связывают понятия свободы и самоуважения 
(«Я уважаю себя, поэтому моя личная свобода является для меня главной 
ценностью» (58,94 %)) и тщательно следят за их соблюдением со стороны 
других («Я хорошо знаю свои права и неукоснительно слежу за тем, чтобы 
другие их соблюдали, ведь права и свободы личности — это основа обще-
ственной жизни» (57,67 %)). Вместе с тем 41,27 % опрошенных согласны 
с тем, что для социального благополучия необходимо подчиняться социальным 
нормам («Жить в обществе и быть свободным от общества не получится»). 
Свободу не только как правовую ценность, но и ценность моральную («Свобо-
да человека как традиционная ценность — это способность человеческой воли 
стремиться к добру») понимают 37,46 %. 

С точки зрения сформированности национальной идентичности пока-
зательна динамика отношения студенческой молодежи к такой ключевой 



Социальная философия 17

ценности, как патриотизм. Согласно исследованиям до 2020 года, рейтинги 
реального патриотизма показывали отрицательную динамику. «Так, 70,7 % мо-
лодых людей в 2015 г. заявили о нежелании служить в Российской армии; 
в 2020 г. этот показатель увеличился до 84,8 %. В случае угрозы извне только 
18,9 % в 2015 г. и 15 % в 2020 г. готовы были защищать Родину в качестве 
добровольца» [Седова, 2022, с. 77]. Эти показатели подтверждают расхождение 
номинальных и реальных ценностных ориентаций, демонстрируя тенденцию 
ценностного диссонанса.

Наше исследование выявило рост патриотических настроений. Половина 
респондентов считают неотъемлемой чертой патриотизма готовность встать 
на защиту Родины (49,31 %). Можно предположить, что условия Специальной 
военной операции стали катализатором патриотических настроений. Молодые 
люди не могут оставаться равнодушными, когда необходимо защищать оте
чество. На вопрос «Что вы вкладываете в понятие патриотизма?» три четверти 
респондентов ответили: «Любовь к своей стране, гордость за ее достиже-
ния» (76,30 %). Немногим менее 67,51 % отмечают в качестве дополнения лю-
бовь к малой родине, местам, где родился и вырос. Это отражает эмоциональ-
ный компонент гражданской идентичности — более личностное восприятие 
отечества, которое предполагает оценку, отношение и выражается в чувствах 
гордости, любви к отечеству. Почти половина респондентов вкладывает в по-
нятие патриотизма чувство ответственности за судьбу страны, свое личное 
участие (48,15 %). Немногим менее 44,44 % опрошенных неотъемлемой чертой 
патриотизма считают чувство сопричастности к великой истории и культуре 
России. 30,69 % полагают, что активная жизненная позиция, созидательный 
труд также составляют содержание понятие патриотизма. Менее трети ре-
спондентов в своем понимании патриотизма следуют индивидуалистической 
траектории: «Родина там, где мне хорошо» (28,15 %).

В многонациональном Российском государстве важное место в ценностных 
ориентациях в структуре гражданской идентичности занимает ценность толе
рантного отношения к другим культурам и традициям. По данным нашего 
исследования в 2023 году, отвечая на вопрос, как лучше узнать о культуре 
других народов, их традициях и обычаях, большинство респондентов (60,1 %) 
отметили совместное обучение со студентами других национальностей, когда 
ознакомление с традициями и нормами другой культуры происходит в обыден
ной коммуникации. В следующей группе опрошенных преобладает мнение 
о таких способах обмена культурной информацией, как изучение иностранного 
языка (47,8 %), общение с молодыми людьми других национальностей в соцсе
тях (44 %), а также изучение дисциплин, направленных на обучение эффек-
тивной межкультурной коммуникации («История и культура стран изучаемого 
языка», «Межкультурные коммуникации» и т. д.). Треть респондентов (32,6 %) 
считает, что получению знаний о других культурах успешно способствуют те-
матические интерактивные мероприятия, 29,3 % ожидают получить эти знания 
на тематических лекциях, организуемых в вузе.



18 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Знания в области культуры и истории своей страны, довольно высокий 
уровень правовой культуры представляют собой определенный базис для фор-
мирования гражданской идентичности. Вместе с тем гражданская идентич-
ность может принимать неверные, гипертрофированные в отдельных аспек-
тах формы. Несмотря на то что подавляющее большинство молодых людей 
по-прежнему испытывает гордость за свою страну и чувство приверженно-
сти ей, такие ценностные ориентации, как гедонизм, консьюмеризм, аполитич-
ность и абсентизм могут деструктивно влиять на гражданскую идентификацию 
современного российского молодого человека. В значительной степени такие 
особенности студенческой идентичности и тенденции в ее динамике объяс
няются состоянием российского гражданского общества (прошедшего период 
разрушения советской системы ценностей), в котором наблюдается кризис 
индивидуальных и коллективных идентичностей, ведущий к формированию 
размытой идентичности. Этот кризис в большей степени затронул молодежь, 
которая в условиях неполностью сформированной гражданской идентичности 
может характеризоваться отчуждением от политической жизни, сепаратиз
мом и даже экстремизмом, сложностями в соотнесении себя с социальной 
или профессиональной группой, с государством и нацией. 

При этом следует учитывать, во-первых, что гражданская идентичность 
может иметь различные модусы существования — номинальный, реальный, 
несформированный. Во-вторых, различные модусы гражданской идентичности 
зависят от уровня ее проявления — когнитивного, эмоционального или пове-
денческого (конативного).

Положительная сторона сформированной у студентов гражданской иден-
тичности проявляется в имеющихся знаниях истории страны, ее подвигах 
и достижениях, значении в мировом сообществе. К отрицательной зоне тяго
тело отношение к власти и мнение о социально-экономическом состоянии 
Российской Федерации, а также наличие коррупции и безработицы. О несфор
мированной гражданской идентичности свидетельствует более низкая оценка 
истории, текущего состояния и будущего России, что сопровождалось стрем-
лением к иждивенчеству по отношению к государству. С другой стороны, 
в структуре гражданской идентичности надо выявлять не только когнитивные 
и эмоциональные аспекты, но и поведенческие, отражающие деятельность 
на благо отечества, активную социально-политическую позицию и ответст
венную социально значимую деятельность. Как отмечалось, одна из проб
лем идентичности молодежи проявляется в диссонансе между нормативным 
и реальным. Согласно полученным нами данным, ориентации молодых людей 
на такие традиционные ценности русской культуры, как патриотизм, коллек-
тивизм и справедливость, которые значимы для формирования гражданской 
идентичности, носят противоречивый характер. Вместе с тем эмпирический 
опрос показывает высокие рейтинги по таким традиционным ценностям, 
как семья, преемственность поколений, взаимопомощь и взаимоуважение, 
милосердие, гуманизм. 



Социальная философия 19

Заключение

Разнонаправленные тенденции в динамике ценностных ориентаций сту
денческой молодежи определяют значение и роль образовательных и вос-
питательных технологий в вузе. В формировании ценностных ориентаций 
студентов особая роль принадлежит дисциплинам гуманитарного цикла. В со-
держании гуманитарных дисциплин заложена информация о ценностно зна-
чимом и должном. Развивая критическое мышление студента, гуманитарные 
дисциплины позволяют ему сделать осознанный выбор жизненной стратегии 
на основе гуманистических ценностей. Конструирование гражданской иден-
тичности студентов можно представить как процесс семантизации ценностей 
посредством гуманитаризации образования, которое предполагает использова-
ние текстов, расширяющих культурный кругозор, отражающих историю Рос-
сии, логику и перспективы ее развития (философия, история, история государ-
ственности России). Однако кризис просветительского проекта рационального 
переустройства мира привел к недоверию к любым объяснительным системам, 
поэтому необходим поиск новых стратегий репрезентации национальной 
идентичности — медиапрезентации, художественно-эстетические, игровые, 
интерактивные, — которые также адаптируются к особенностям современной 
молодежи, склонной к визуализации как доминирующему способу восприятия 
информации. 

В содержательном плане основу воспитательных и образовательных тех-
нологий образуют такие значимые события российской истории, как победа 
в Великой Отечественной войне, освоение космоса и присоединение огром-
ных территорий. Именно апелляция к этим событиям создает чувство гор-
дости за страну и дает самым разным общественным группам возможность 
для объединения и солидаризации. Особую роль в современной идентичности 
россиян играет концепт всемирной отзывчивости русской культуры, отражен-
ный в евразийстве. Согласно этому концепту, русская культура является особо 
инклюзивной, объединяющей и включающей в свое тело и ценностно-смыс-
ловую систему все другие культуры, с которыми сталкивается, оказываясь, 
таким образом, универсальной культурой. Таким образом, центральной идеей, 
организующей внутренний нарратив переживания национальной идентич-
ности, а также внешние артефакты ее проявления, может стать евразийский 
проект, отражающий особенности и географического, и исторического бытия 
российской культуры.

Список источников

1.	 Нора П. Всемирное торжество памяти / пер. с фр. М. Сокольской // Непри
косновенный запас. 2005. № 2 (40–41). e22. http:// magazines.russ.ru/nz/2005/2/nora22.
html

2.	 Мамедова Н. М. Российская идентичность: социокультурный контекст // Век 
глобализации. 2025. № 1 (53). С. 167–177. https://doi.org/10.30884/vglob/2025.01.14 



20 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

3.	 Молодежь о будущем России и о себе: вызовы настоящего и конструирование 
горизонтов грядущего (по материалам VIII этапа мониторинга динамики социо-
культурного развития уральского студенчества 1995–2020 гг.) / А. П. Багирова и др.; 
под общ. ред. Ю. Р. Вишневского. Екатеринбург: Изд-во Уральского университета, 
2021. 372 с.

4.	 Мамедова Н. М. Информационное общество: трансгрессия социальности // 
Вестник МГПУ. Серия: Философские науки. 2019. № 1 (29). С. 9–14. https://doi.
org/10.25688/2078–9238.2019.29.1.01

5.	 Мамедова Н. М. Культурное мифотворчество: реклама и массовая культура // 
Инновации в гражданской авиации. 2018. Т. 3. № 4. С. 46–51.

6.	 Новое поколение: надежды, цели и идеалы. Двадцать лет спустя / науч. ред. 
А. А. Овсянников. М.: Международный университет в Москве, 2016. 352 с.

7.	 Тазов П. Ю. Векторы динамики ценностных ориентаций студенческой молоде
жи РФ // Гуманитарный вестник. 2024. № 3. С. 103–117.

8.	 Пузанова Ж. В., Ларина Т. И. Гражданско-политическая активность и отно
шение к СМИ в системе взглядов московского студенчества // Теория и практика 
общественного развития. 2022. № 11. С. 24–31. https://doi.org/10.24158/tipor.2022.11.3

9.	 Седова Л. И. Национальная идентичность: тенденции трансформации // Гума-
нитарный вектор. 2022. Т. 17. № 2. С. 69–81. https://doi.org/10.21209/1996–7853-2022-
17-2-69-81

References

1.	 Nora, P. (2005). The worldwide triumph of memory (M. Sokolskaya, Trans.). An In­
violable Reserve, (2 (40–41)), e22. (In Russian). http://maga-zines.russ.ru/nz/2005/2/nora22.
html 

2.	 Mamedova, N. (2025). Russian identity: Socio-cultural context. Vek globalizatsii, 
(1 (53)), 167–177. https://doi.org/10.30884/vglob/2025.01.14 (In Russian). 

3.	 Vishnevsky, Yu. R. (Ed.). (2021). Youth about the future of Russia and about our­
selves: Challenges of the present and the construction of the horizons of the future (based 
on the materials of the VIII stage of monitoring the dynamics of the sociocultural deve­
lopment of the Ural student population in 1995–2020). Ural University Publishing House. 
(In Russian).

4.	 Mamedova, N. M. (2019). Information society: The transgression of sociality. MCU 
Journal of Philosophical Sciences, (1(29)), 9–14. (In Russian). https://doi.org/10.25688/2078–
9238.2019.29.1.01

5.	 Mamedova, N. M. (2018). Cultural myth creation: Advertising and mass culture. 
Innovations in Civil Aviation, 3 (4), 46–51. (In Russian).

6.	 Ovsyannikov, A. A. (Ed.). (2016). The new generation: Hopes, goals, and ideals. 
Twenty years later. Publishing House of the International University in Moscow.

7.	 Tazov, P. Yu. (2024). Vectors of the value orientation dynamics in students of the Russian 
Federation. Journal “Humanities Bulletin” of BMSTU”, (3), 103–117.

8.	 Puzanova, Zh. V. & Larina, T. I. (2022). Civic and political activity and attitude 
towards the media in the belief system of Moscow students. Theory and Practice of Social 
Development, (11), 24–31. (In Russian). https://doi.org/10.24158/tipor.2022.11.3

9.	 Sedova, L. I. (2022). National identity: Transformation trends. Humanitarian Vector, 
17 (2), 69–81. https://doi.org/10.21209/1996-7853-2022-17-2-69-81



Социальная философия 21

Информация об авторе / Information about the author:

Наталия Михайловна Мамедова — доктор философских наук, профессор, про-
фессор кафедры истории и философии Российского экономического университета 
им. Г. В. Плеханова, Москва, Россия.

Natalia M. Mamedova — Doctor of Philosophy, Professor, Professor of the Depart-
ment of History and Philosophy of the Plekhanov Russian University of Economics, Moscow, 
Russia.

mamedova.nm@rea.ru; https://orcid.org/0000-0002-7887-8724



22 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Научно-теоретическая статья
УДК 291.11
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-22-31

КОНЦЕПЦИЯ ДУШИ В ИУДАИЗМЕ, 
ХРИСТИАНСТЕ И В ИСЛАМЕ: 
СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ

Дмитрий Христофорович Шишков

Костромская государственная сельскохозяйственная академия,
Кострома, Россия,
schischkov2010@mail.ru; https://orcid.org/0000-0003-2081-6253

Елена Юрьевна Волкова

Костромской государственный университет, 
Кострома, Россия, 
V-0-8@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0003-3291-6147

Владислав Александрович Колесников

Костромская государственная сельскохозяйственная академия,
Кострома, Россия, 
vladkoles95@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0001-6928-9605

Аннотация. Цель статьи — дать сравнительный анализ исторического развития 
понятия «душа» в иудаизме, христианстве, исламе и в западной философии. Анали-
зируется происхождение термина «душа», его различные истолкования в истории 
философии, иудаизме, христианстве и в исламе, показано их взаимовлияние и их исто-
рическая эволюция. Проанализировано, каким образом многие идеи, возникшие 
в какой-то одной философско-религиозной картине мира, претерпевают постепен-
но определенную трансформацию и, видоизменяясь, «перекочевывают» из одной 
конфессии к другой. Показано также, что такой процесс их взаимовлияния является 
объективным и исторически обусловленным.

Ключевые слова: философия, теология, христианство, иудаизм, ислам, материализм, 
идеализм, спиритуализм, душа

Для цитирования: Шишков Д. Х., Волкова Е. Ю., Колесников В. А. Концепция 
души в иудаизме, христианстве и в исламе: сравнительный анализ // Вестник МГПУ. 
Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 22–31. https://doi.org/10.24412/2078-
9238-2025-456-22-31

© Шишков Д. Х., Волкова Е. Ю., Колесников В. А., 2025



Социальная философия 23

Scientific and theoretical article
UDC 291.11
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-22-31

THE CONCEPT OF THE SOUL IN JUDAISM, 
CHRISTIANITY AND ISLAM: 
A COMPARATIVE ANALYSIS

Dmitry Kh. Shishkov 

Kostroma State Agricultural Academy,
Kostroma, Russia,
schischkov2010@mail.ru; https://orcid.org/0000-0003-2081-6253

Elena Yu. Volkova

Kostroma State University, 
Kostroma, Russia, 
V-0-8@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0003-3291-6147

Vladislav A. Kolesnikov 

Kostroma State Agricultural Academy,
Kostroma, Russia, 
vladkoles95@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0001-6928-9605

Abstract. The purpose of this article is to provide a comparative analysis of the histo
rical development of the concept of “soul” in Judaism, Christianity, Islam and Western 
philosophy. The author analyzes the origin of the term soul, its various interpretations 
in the history of philosophy, Judaism, Christianity and Islam, shows their mutual influen
ce and their historical evolution. The article analyzes how many ideas that have arisen 
in a particular philosophical and religious picture of the world gradually undergo a certain 
transformation and, changing, “migrate” from one confession to another. It is also shown 
that such a process of their mutual influence is objective and historically determined.

Keywords: philosophy, theology, Christianity, Judaism, Islam, materialism, idealism, 
spiritualism, soul

For citation: Shishkov, D. Kh., Volkova, E. Yu., Kolesnikov, V. A. The concept of the soul 
in Judaism, Christianity and Islam: A comparative analysis. MCU Journal of Philosophical 
Sciences, (4 (56)), 22–31. https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-22-31

Введение

Практически в любой религиозно-философской картине мира пред-
ставление о душе является одним из центральных. Это характерно 
как для разного рода примитивных анимистических культов и язы-

чества, так и для всех основных мировых религий — иудаизма, христианства, 



24 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

ислама и индуизма с буддизмом. И эти представления о душе в каждой традиции 
сильно отличаются друг от друга. Но что такое душа и существует ли она?

Обычно душа (греч. ψυχή, лат. anima) понимается как основа любого живо
го существа, антитеза понятий тела и материи. Эта некая нематериальная сущ-
ность, придающая целостность, единство, непрерывность существования. 
В языческой картине мира душу часто сравнивают с паром или дымом. Душа 
может покидать тело, например, во время сна. Душа также может воплощаться 
в различных формах, включая животных и растений1. 

Г. И. Челпанов, например, в европейской философской традиции выделяет 
три основных направления, три принципиальных подхода к ответу на вопрос 
о природе души: 1) материализм, 2) идеализм, или спиритуализм и 3) психофи-
зический монизм. Следует отметить, что такая классификация очень условна. 

Обычно принято считать, что идеалисты и спиритуалисты признают су-
ществование некой духовной субстанции, идеи, души и т. п. как особой суб-
станции, а материалисты отрицают существование души, признавая только 
материю как единственную реальность. Психофизический же монизм, по сути, 
является неким промежуточным учением. Согласно этому учению, материя 
не есть единственная субстанция, которой принадлежит истинная реальность, 
но существует особая субстанция, по отношению к которой духовное и мате-
риальное есть только проявление [Челпанов, 2024, с. 26–27]. 

Однако такое представление является сильно упрощенным. Так, например, 
материалист Демокрит признавал существование души. В его представлении 
душа материальна и состоит из атомов. И поскольку душа оживляет тело 
и приводит его в движение, то атомы, составляющие душу, должны быть очень 
подвижными. Из этого следует, что душа должна состоять из мелких, гладких 
и круглых атомов, как атомы огня. Эти атомы рассеяны по всему телу, они про-
никают во все его поры, и именно поэтому все части организма живы. Мыш-
ление, соответственно, представляет собой движение материальных атомов. 
Таким образом, учение Демокрита является одной из форм психофизического 
монизма, если следовать данной условной классификации. Вопрос о природе 
души является предметом рассмотрения и современных философов, таких 
как Ю. И. Сидоренко [Сидоренко, 2005] и С. В. Ковалева [Ковалева, 2024]. 

Особо необходимо выделить две основные концепции души, условно назвав 
их платоновской и аристотелевской. Во многом они мыслились как противопо-
ложные. Для краткости выделим лишь основные пункты. 

1.	 По Платону, душа является нематериальной и предшествует существо-
ванию. Для платонизма характерным является противоестественность соеди-
нения души и тела (тело — темница души). Для аристотелизма характерно по-
нимание души как естественной формы тела и утверждение психофизического 
единства человека. Аристотель называет ее первой энтелехией жизнеспособ-
ного тела. 

1	 Философский энциклопедический словарь. М., 1997. С. 147–148.



Социальная философия 25

2.	 Платоническая концепция признает бессмертие души, а аристотелевская 
ее отрицает. 

3.	 В платонизме допускается возможность соединения души с различными 
телами (в том числе нечеловеческими), аристотелевская же концепция требует 
соответствия души определенному телу.

4.	 Платонизм является источником теории врожденных идей, аристотелизм — 
теории чистой доски (tabula rasa) [Бандуровский, 2011, с. 18–19; Армстронг, 2006, 
с. 53–61, 97–109]. 

Концепция души в иудаизме

Во многих древних ближневосточных культурах душа была известна и ши-
роко ассоциировалась с такими чертами, как физическая внешность, судьба 
и сила. Как справедливо отмечает М. Гудман, выделить и объяснить отдельные 
аспекты в философско-религиозной концепции иудаизма в целом, и концепции 
души, в частности, задача довольно сложная по многим причинам. Выделим 
лишь основные из них. Во-первых, потому что на протяжении своей истории 
иудаизм, как и всякое другое течение, претерпевал эволюционные изменения. 
Эти эволюционные изменения касались как иудаизма в целом, так и отдельных 
понятий. Во-вторых, в истории иудаизма существовало и сейчас существует 
огромное количество самых разных течений, поэтому было очень трудно выде-
лить какое-то одно магистральное направление. При этом извне иудаизм зача-
стую воспринимался как единая религия, какой бы разнообразной она ни была 
[Гудман, 2020, с. 10–11].

В Ветхом Завете не приводится точного определения души, которое бы 
позволяло давать однозначное толкование этому понятию. В книге под ре-
дакцией К. Бётигхаймера и В. М. Виденки отмечается: то, что в Древнем 
Израиле в поздних переводах называется «душа», в первую очередь относи-
лось к дыханию, в узком смысле обозначая жизненную силу, а не рассматри-
валось как аспект личности. Это отражено в корневых значениях нескольких 
еврейских слов, которые часто переводятся как «душа». Так, мы находим слова 
нефеш («дыхание»), нешамах («дыхание») и руах (буквально «ветер»). Имея 
отношение прежде всего к дыханию, эти термины включают в себя латинские 
слова, обозначающие душу: anima, что близко к еврейскому понятию руах, 
и spiritus, что соответствует еврейским терминам «нефеш» и «нешамах». 
В толковании раввинов тот факт, что люди дышат, означает, что они живы 
[The concept of soul in Judaism, Christianity and Islam, 2023, с. 15]. 

Средневековые еврейские философы развили понимание души, которое 
возникло из платоновской мысли, распространенной в исламском философ-
ском контексте, в котором они жили. В то же время эти еврейские мыслители 
были в некотором отношении ограничены наследием еврейской Библии, в кото-
рой дуализм, постулируемый платоновским мышлением, практически отсутст



26 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

вует. Моисей Маймонид (1138–1204), которого обычно считают величайшим 
из средневековых еврейских мыслителей, отрицал существование бессмертной 
души, особенно у отдельного человека, которая продолжает жить после смерти. 
Он считал, что после смерти остается только интеллект, который не является 
индивидуальным и природу существования которого еврейские философы, следо-
вавшие этому представлению, считали в значительной степени неопределимой. 

В средневековой еврейской мистической традиции (Каббала) появляется 
уже и понятие о бессмертии души и ее осмысленном существовании отдельно 
от тела. В каббалистическом мышлении после смерти душа поднимается че-
рез разные уровни рая (земной, затем небесный) до высшего духовного мира, 
из которого она произошла. Подобно тому, как души праведников таким об-
разом возвращаются к своему Создателю и существуют вместе с ним, души 
грешников, которые, как и праведники, бессмертны, претерпевают наказа-
ние, включающее существование в адской геенне и реинкарнацию. Благодаря 
этим испытаниям недостатки души исправляются и будущее существование 
в раю становится возможным. 

Согласно современным уже концепциям хасидизма, существуют две души. 
«Одна душа облекается в плоть и кровь, чтобы дать жизнь телу, другая — 
это частица Божества, или Божественная душа. Первая душа состоит из четы-
рех элементов: огня, воды, воздуха и праха земного, от которых и происходят 
все дурные качества человека: леность, гордыня, злоба и т. д. Но есть в этой душе 
и добрые качества, например, восприимчивость к добру, милосердие, беско-
рыстие и т. д. Она часто называется животной, или естественной, душой. Вто-
рая душа состоит лишь из двух элементов, огня и воды, порождающих жажду 
к постижению бесконечности, восторженность и духовное наслаждение»2.

Из этого можно сделать следующие выводы: 
1)	иудаизм не предлагает единого, целостного взгляда на душу; 
2)	в ходе своей исторической эволюции в иудаизме получили отражение 

различные идеи, соответствующие своему времени и эпохе, в которой жили 
еврейские мыслители;

3)	в основных направлениях современного иудаизма преобладает все же 
идея о тесной связи между телом и душой, в которой душа не полностью контро
лирует тело.

Концепция души в христианстве

В христианстве понятие души является основным и имеет прямое отно-
шение к главной провозглашаемой им цели, а именно к вопросу о спасении 
человека. Для большинства христианский течений душа представляет собой 

2	� Энциклопедия иудаизма «Меир натив» / сост. Шломо-Залман Ариэль, пер. с иврита Александр 
Кидерман, под. общ. ред. Моше Барселла. Иерусалим; Тель-Авив, 1983. С. 100.



Социальная философия 27

нематериальную и бессмертную сущность человека, которая сотворена Богом. 
И душа является нематериальным носителем воли, разума и чувств.

Христианская традиция перенимает элементы иудаизма и греческой фило-
софии, а также элементы римской мысли для определения понятия «душа». 
Эта традиция находит выражение в трудах Августина, в работе «Монологи». Ав-
густин был впечатлен Платоном и неоплатониками в отношении учения о душе. 
В отличие от греческой и иудейской традиции, Августин истолковывает душу 
по-иному. Душа, как и все, сотворенное Богом, создана Им из ничего, чтобы 
жить уникальной жизнью в теле (вопреки Платону). Она также не является 
ипостасью Духа Божьего или Единого (вопреки Плотину). Душа совершен-
но бестелесна (вопреки Тертуллиану) и бессмертна (вопреки Аристотелю), 
поскольку она независима от тела (вопреки ранней иудейской традиции). Такое 
понимание души становится доминирующим в католицизме и православии. 
В католицизме концепция души была дополнена представлением о чистилище, 
которое отсутствует в православии. Смысл чистилища в том, что душа челове-
ка, совершившего несмертельные грехи, должна сначала очиститься, пройдя 
временные наказания, прежде чем она сможет попасть в рай.

В средневековом богословии в целом и в патристике в частности понятие 
души стало одним из основных. Понятие души является одним из центральных 
понятий в христианской антропологии, христологии, сотериологии (учении 
о спасении) и эсхатологии. Вера в существование бессмертной души служила 
необходимым условием для реализации христианской надежды на восстановле-
ние связи с Богом и на этой основе уже для достижения совершенства человека 
как образа и подобия Божия, каким он и был задуман изначально. Даже если 
отдельные отцы Церкви, такие как Ориген (185–253/54), отстаивали теорию 
переселения душ, которая была несовместима с христианством как таковым, 
христианское богословие отвергало платоновскую идею освобождения души 
от материального мира тела. Вечная жизнь с Богом и, таким образом, бессмер-
тие души понимается не как присущая ей неразрушимая субстанция, а как спаси
тельный дар Божий, который также включает в себя воскресение тела. 

Фома Аквинский считал, что человеческая душа способна осуществлять 
какие-то действия, которые превосходят возможности материи, и это пока-
зывает, что душа сама по себе нематериальна. А нематериальное не зависит, 
по определению, от тела в отношении своего существования. В то же время 
душа с момента своего рождения предназначена к тому, чтобы стать формой 
человеческого тела, и потому для нее естественно в отношении познания за-
висеть от чувственного восприятия. <…> Пока душа объединена с телом, 
у нее нет иных естественных средств получения знания, кроме познания через 
чувственное восприятие. Но это не означает, что она абсолютно не способна 
осуществлять высшие формы своей деятельности независимо от тела. После 
смерти, когда она отделена от тела, она не может задействовать свои чувствен-
ные способности, но может знать самое себя и духовные объекты. Однако даже 
в этом состоянии отделения душа по природе своей есть форма тела, а потому 



28 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

это состояние отделения не является естественным состоянием. Аквинат назы
вает это состояние praeter naturam (вне-природным); и он приходит к выводу, 
что душа в условиях отделенности от тела не является в строгом смысле слова 
человеческой личностью. Ибо слово «личность» обозначает человека во всей 
его полноте, как состоящего из души и тела [Коплстон, 1999, с. 168–169]. 

Что касается понятия личности, то аналогичное различие, существовав-
шее между Платоном и Аристотелем, обнаруживается и в отношении души. 
Чисто менталистское понимание личности, отстаиваемое в аналитической 
философии после Джона Локка (1632–1704), стремится связать идентичность 
личности с содержанием ее памяти, с непрерывностью потока сознания, тогда 
как феноменологические исследования XX века выбирают опыт наполненного 
душой тела в качестве неизбежной отправной точки для попытки объяснить 
духовные акты личности, ее познание, восприятие и мышление. 

Концепция души в исламе

Философские, иудейские и христианские учения о душе приняты ислам
ской традицией. Как отмечают Б. Уде, Коран не содержит учения о душе 
в строгом смысле. В Коране очень сложно выделить понятие души как еди-
ное учение, так как нафс и рух используются в Коране очень часто и в раз-
ных значениях [The concept of soul in Judaism, Christianity and Islam, 2023, 
с. 133]. Это одна из причин того, что в исламском богословии нет единого 
учения о душе. В Коране часто упоминается душа (нафс). Учитывая раз-
личные значения слова «нафс», Коран принимает различные традиции, при-
шедшие из иудаизма, различных школ греческой философии и христианства. 
Эти традиции представлены как различные непротиворечивые аспекты по-
нятия «душа». Все эти аспекты рассматривают душу как самодвижение, либо 
в связи с телом, либо оторванное от этой связи [The concept of soul in Judaism, 
Christianity and Islam, 2023, с. 133]. Из иудейской традиции Коран заимствует 
представление о том, что нафс обозначает целостного человека, связь тела 
и души. Традиционные понятия души понимаются в исламе как состояния 
единой души, и эти состояния душа должна пройти своим путем. В исламской 
традиции этот путь начинается с души, повелевающей злом, и поэтому борьба 
с этой душой является отправной точкой движения души к Богу. Это движение 
рассматривает душу сначала как связанную с телом и его желаниями, с этим 
миром, с настоящим, не имеющим вечной ценности. И, таким образом, душа, 
пока она привязана к этому миру, становится врагом.

Исламское мышление знает несколько последовательных «состояний» 
души, которые представляют различные аспекты человеческого существова-
ния и пути души к Богу. Душа может быть «командующей», т. е. искушающей 
и ведущей ко злу. Она может быть «обвиняющей», таким образом раскаиваясь 
в своих ошибках. В конце концов, она может стать «успокоенной» и пребывать 



Социальная философия 29

в мире с Богом. На этом всякое движение заканчивается. В смерти душа отде
ляется от тела и возвращается к своему Создателю, чтобы предстать перед 
судом. Здесь душа превращается в бессмертное творение, ожидающее оконча
тельного воскрешения [Монтгомери, 1985]. 

Душа должна любить Бога, а не этот мир. Душа находится на пути к Богу 
и должна оставить позади прелести этого мира, чтобы полностью принять 
своего Создателя. Количество различных состояний может быть разным, но, 
следовательно, душа, связанная с телом, влияет на последнее либо позитивным 
или негативным путeм, в соответствии с состоянием души, которое она дости-
гает. Пока продолжается это путешествие, душа находится в движении, кото-
рое отделяет еe от еe истока и конечной судьбы, неподвижного спокойствия 
с Богом. Таким образом, душа становится полем битвы желания, раскаяния 
и искупления. 

На исламское понимание души особенно сильное влияние оказала грече
ская философия Платона и Аристотеля. Из иудейской традиции ислам заимст
вовал ветхозаветное понятие «нефеш», которое относится к целостной сущности 
связи человеческой души и тела. Нефеш — это живое существо, истинная 
личность, и ни одна часть не может существовать без другой. 

Заключение

В заключение можно сделать следующие выводы. Как показывает анализ 
исторической эволюции концепций души в философии, иудаизме, христианст
ве и исламе, на протяжении столетий они не оставались неизменными, а претер
певали значительные изменения. Все эти конкурирующие концепции оказы-
вали значительное взаимное влияние друг на друга. Одним из результатов 
этого взаимовлияния стало то, что многие идеи в концепции души если 
и не становились общими, то значительно сближались. Те или иные идеи, 
возникшие в какой-то одной философско-религиозной картине мира, претер-
певают постепенно определенную трансформацию и, видоизменяясь, «пере-
кочевывают» из одной конфессии к другой. И это взаимовлияние и сближение 
основных представлений продолжается до сих пор. Это не означает, что между 
иудаизмом, христианством и исламом в вопросе понимания концепции души 
исчезли различия. Процесс этот очень долгий, но он становится все более 
заметным. Процесс этот будет продолжаться и дальше. И это объективный 
исторический процесс.

Список источников

1.	 Челпанов Г. И. Мозг и душа. Критика материализма и современных учений 
о душе. М.: Амрита-Русь, 2024. 380 с.

2.	 Сидоренко Ю. И. Философия морали: новый подход. Кострома: Издательство 
КГСХА, 2005. 463 с. 



30 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

3.	 Ковалева С. В. Концептуализация понятия «мудрость» // Гуманитарный вест-
ник Военной академии Ракетных войск стратегического назначения. 2024. № 3 (37). 
С. 101–107. 

4.	 Бандуровский К. В. Бессмертие души в философии Фомы Аквинского. М.: 
РГГУ, 2011. 328 с.

5.	 Армстронг А. Х. Истоки христианского богословия. Введение в античную 
философию / пер. с англ. В. А. Самойлова. 2-е изд., испр. и доп. СПб.: Издательство 
Олега Абышко, 2006. 256 с.

6.	 Гудман М. История иудаизма / пер. с англ. Д. Борока. М.: Азбука-Аттикус, 
2020. 837 с.

7.	 Коплстон Ф. Ч. Аквинат. Введение в философию великого средневекового 
мыслителя / пер. с англ. В. П. Гайденко. Долгопрудный: Вестком, 1999. 277 с. 

8.	 The concept of soul in Judaism, Christianity and Islam / edited by Christoph 
Böttigheimer and Wenzel Maximilian Widenka. Berlin; Boston: Walter de Gruyter, 2023. 
229 p. 

References

1.	 Chelpanov, G. I. (2024). The brain and the soul. Criticism of materialism and modern 
teachings about the soul. Amrita-Rus. (In Russian).

2.	 Sidorenko, Yu. I. (2005). Moral philosophy: A new approach. KSAA Publishing 
House. (In Russian).

3.	 Kovaleva, S. V. (2024). Conceptualization of the concept of “wisdom”. Humanitarian 
Bulletin of the Military Academy of Strategic Missile Forces, (3 (37)), 101–107. (In Russian).

4.	 Bandurovsky, K. V. (2011). Immortality of the soul in the philosophy of Thomas 
Aquinas. Publishing House of the RSUH. (In Russian). 

5.	 Armstrong, A. H. (2006). The origins of Christian theology. Introduction to ancient 
philosophy (V. A. Samoilov, Trans., 2nd ed., revised). Publishing house of Oleg Abyshko. 
(Original work published 1966). (In Russian). 

6.	 Goodman, M. (2020). A history of Judaism (D. Borok, Trans.). Azbuka-Attikus. 
(Original work published 2017). (In Russian).

7.	 Copleston, F. Ch. (1999). Aquinas. An introduction to the life and work of the great 
medieval thinker (V. P. Gaidenko, Trans.). Vestkom. (Original work published 1955). 
(In Russian).

8.	 Böttigheimer, C., & Widenka, W. M. (Eds.). (2023). The concept of soul in Judaism, 
Christianity and Islam. Walter de Gruyter.

Информация об авторах / Information about the authors:

Дмитрий Христофорович Шишков — кандидат философских наук, доцент, до-
цент кафедры философии, истории и социально-гуманитарных дисциплин Костром-
ской государственной сельскохозяйственной академии, Кострома, Россия.

Dmitry Kh. Shishkov — PhD in Philosophy, Associate Professor, Associate Pro-
fessor of the Department of Philosophy, History, Social and Humanitarian Disciplines 
at the Kostroma State Agricultural Academy, Kostroma, Russia.

schischkov2010@mail.ru; https://orcid.org/0000-0003-2081-6253



Социальная философия 31

Елена Юрьевна Волкова — доктор исторических наук, доцент, профессор 
кафедры истории Костромского государственного университета, Кострома, Россия.

Elena Yu. Volkova — Doctor of History, Associate Professor, Professor of the Depart-
ment of History at the Kostroma State University, Kostroma, Russia.

V-0-8@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0003-3291-6147

Владислав Александрович Колесников — кандидат исторических наук, до-
цент, доцент кафедры философии, истории и социально-гуманитарных дисциплин 
Костромской государственной сельскохозяйственной академии, Кострома, Россия.

Vladislav A. Kolesnikov — PhD in History, Associate Professor, Associate Pro-
fessor of the Department of Philosophy, History, Social and Humanitarian Disciplines 
at the Kostroma State Agricultural Academy, Kostroma, Russia.

vladkoles95@yandex.ru; https://orcid.org/0000-0001-6928-9605

Вклад авторов: все авторы сделали эквивалентный вклад в подготовку публикации. 
Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов. 

Contribution of the authors: all the authors have made an equivalent contribution 
to the preparation of the publication. The authors declare that there is no conflict of interest.



Научно-публицистическая статья
УДК 1(165)
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-32-43

ЧИСТЫЙ РАЗУМ В ПЛЕНУ ГЕТЕРОНОМИИ

Александр Владимирович Кучеренко

Курская академия государственной и муниципальной службы,
Курск, Россия,
kucherenkoav@yandex.ru

Аннотация. В статье рассматривается проблема соотношения разума и эмоцио
нальной сферы, внутри которой приходится действовать разуму, имеющему неизмен-
ную природу в своей чистой, т. е. априорной, форме. Сама проблема была обозначена 
еще в глубокой древности, прошла сквозь века, затрагивает нашу повседневную 
жизнь, активно включается в тематику современных философских размышлений 
и междисциплинарного дискурса. Расширенное понимание Б. Спинозой всей эмоцио
нальной сферы как аффектов, отличающееся от современной трактовки аффектов 
в психологии и юриспруденции, более всего подходит для рассмотрения диалек-
тики взаимоотношения чувства и разума, в которых разум способен проявлять как 
свою силу, так и свое бессилие. Метафизический подход, рассматривающий данные 
значения в качестве замкнутых в себе областей, имеющих свои качественные отличия 
от всех остальных значений, дополняется диалектическим, рассматривающим не толь-
ко их связи между собой, но и противоречивое единство внутри самих этих качествен-
но отличных друг от друга областей. Концептуальные разногласия в области решения 
этических вопросов также входят составной частью в эту проблематику.

Использованный в статье индуктивный метод дает возможность перейти от учета 
личного опыта эмоциональных переживаний к указанию на отдельные характери-
стики чистого разума, подвергающегося воздействию эмоций. При решении задачи 
проявления деятельности разума под давлением эмоций невозможно обойтись без ис-
пользования дескриптивных методов, подталкивающих разум к совершению заведомо 
предопределенных действий и принятию им окончательных решений. По сути, тема 

© Кучеренко А. В., 2025

История 
идей 

и современность

History 
of Ideas 
and Modernity



История идей и современность 33

соотношения чувства и разума затрагивает тем или иным образом все направления 
философской мысли без какого-либо исключения. В статье в качестве примера сущест
вования обозначенной проблемы выбрана деятельность телефонных мошенников, 
манипулирующих эмоциями жертвы при воздействии на ее разум, что в итоге наносит 
нашей стране колоссальный экономический ущерб.

Междисциплинарный подход к рассмотрению затронутой проблемы представлен 
размышлениями различных современных авторов, занимающихся философией, социо
логией и психологией.

Ключевые слова: разум, аффект, гетерономия, этика, междисциплинарный подход 

Для цитирования: Кучеренко А. В. Чистый разум в плену гетерономии  // 
Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 32–43. https://doi.
org/10.24412/2078-9238-2025-456-32-43

Popular science article
UDC 1(165)
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-32-43

PURE REASON IN THE CAPTIVITY OF HETERONOMY

Alexander V. Kucherenko 

Kursk Academy of State and Municipal Service, 
Kursk, Russia,
kucherenkoav@yandex.ru

Abstract. The article examines the problem of the relationship between reason 
and the emotional sphere, within which reason must operate, having its own immutable 
nature in its pure, i.e., a priori form. The problem itself was identified in ancient times, 
has passed through the ages, and affects our daily lives, actively contributing to contempo-
rary philosophical reflections and interdisciplinary discourse. Spinoza’s expanded under-
standing of the entire emotional sphere as affects, which differs from the modern interpreta-
tion of affects in psychology and jurisprudence, is most suitable for examining the dialectical 
relationship between feeling and reason, in which reason can manifest both its strength 
and its weakness. The metaphysical approach, which views these values as self-contained 
domains with their own qualitative differences from all other values, is complemented 
by the dialectical approach, which considers not only their connections but also the contra-
dictory unity within these qualitatively distinct domains.

The inductive method used in the article makes it possible to move from taking into ac-
count personal experience of emotional experiences to pointing out certain characteristics 
of a pure mind that is affected by emotions. When solving the problem of the manifestation 
of the mind’s activity under the influence of emotions, it is impossible to do without using 
descriptive methods that push the mind to perform predetermined actions and make final de-
cisions. In fact, the topic of the relationship between feelings and reason touches on all areas 
of philosophical thought in one way or another. The article uses the activities of telephone 
scammers who manipulate their victims’ emotions and influence their minds as an example 
of this problem, which ultimately causes enormous economic damage to our country.



34 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

An interdisciplinary approach to addressing this issue is presented through the reflec-
tions of various contemporary authors in the fields of philosophy, sociology and psychology.

Keywords: mind, affect, heteronomy, ethics, interdisciplinary approach

For citation: Kucherenko A. V. (2025). Pure reason in the captivity of heteronomy. 
MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 32–43. https://doi.org/10.24412/2078-
9238-2025-456-32-43

Введение

«…Что же именно предписывает нам разум, какие 
аффекты согласуются с правилами человеческого разума 
и какие, наоборот, противны им»

[Спиноза, 2001, с. 229]

Есть одно глубокомысленное наблюдение Б. Спинозы, обращающее 
на себя внимание: «…необходимо знать как силу, так и бессилие на-
шей природы, чтобы мы могли определить, что разум может сделать 

и чего не может при умерении аффектов» [Спиноза, 2001, с. 229]. Не углуб
ляясь в развернутую трактовку того, как именно Б. Спиноза раскрывает содер-
жание аффектов, отметим лишь его широкое смысловое толкование, охваты-
вающее весь спектр человеческих переживаний и влечений, а также действий, 
ими продиктованных, что отличает это представление от строго принято-
го в настоящее время их понимания в психологии как исключительно интен-
сивного переживания — взрывной эмоциональной реакции, учитываемой 
при вынесении приговора в юриспруденции. 

В данном случае Б. Спинозой достаточно четко обозначена проблема 
о соотношении нашей природы, наполненной мимолетными желаниями, да-
леко идущими интересами, устойчивыми или изменчивыми переживаниями, 
надеждами, самонадеянностью или самоуничижением, игрой воображения, 
верой (во всех разновидностях проявления ее ипостаси) и «истинным разумом» 
[Спиноза, 2001, с. 228]. Значит, по мнению Б. Спинозы, есть разум еще и «не-
истинный», ведомый нашими аффектами, влечениями и страстями, где в по-
иске истины разум находится в постоянной борьбе с ними, итоговый результат 
которой далеко не очевиден. 

Содержание рассуждений Б. Спинозы принципиально отличается от алле
горического образа души в сократическом диалоге «Федр», пересказанном 
Платоном, где (в вольном пересказе автора) говорится о том, что человеком 
руководят низменные и благородные страсти, а разум в роли «возничего» 
призван ими управлять [Платон, 2007, с. 186]. В данном случае это представ-
ление может указывать в том числе и на главенствующую роль разума в этике. 
Наиболее яркий контраст мы наблюдаем здесь в идейном споре между софи-
стами, практикующими сознательное введение в заблуждение и исповедую
щими релятивизм — размытые границы между добром и злом, и Сократом 
с его этическим рационализмом. В период переживаемой нами информационной 



История идей и современность 35

войны, связанной с сознательным искажением правды об исторических собы-
тиях, разрушением системы основных общечеловеческих ценностей, а с другой 
стороны, отчаянной борьбой со всем этим злом, столь давний спор, перенесен
ный на современную почву, выглядит особенно актуально.

При соотношении разума и чувственных влечений возникает, как бы 
это сказать, довольно забавная и запутанная ситуация.

Весь спектр разнообразных заблуждений в ходе общечеловеческой истории 
создан с помощью разума. Все достижения человечества, которыми по праву 
можно гордиться, созданы с помощью все того же неизменного в совокупности 
своих свойств разума. 

Чтобы убедиться в негативной роли разума, достаточно указать на создание 
цепких тысячелетних иллюзий, вспомнив идеи алхимиков и то, что Земля — 
это центр мироздания, а всем в этом мире управляют многочисленные боги, по-
добные людям с их пороками и достоинствами; вслед за этим все тот же разум, 
повинуясь своим собственным заблуждениям, создает их зримое воплощение 
в великолепных произведениях искусства — храмах и изваяниях (например, 
в Древней Греции), поражающих своим гармоничным изяществом и мастерст
вом их создателей. Одновременно эти храмы и изваяния можно было бы считать 
и своеобразными памятниками, созданными в честь иллюзий разума в нази
дание потомкам относительно того, к каким последствиям может привести 
управление разумом аффектами. С другой стороны, все тот же разум работает 
во взглядах Н. Коперника о строении Солнечной системы и в таблице хими-
ческих элементов Д. И. Менделеева. Во всех этих полярных случаях форми-
рования заблуждений и постижений истины присутствует один и тот же разум 
со своей неизменной структурой и функциональностью, выполняя действия 
противоположной направленности, демонстрируя собственную антиномич-
ность, одновременно затуманивая и просвещая сознание, объединяя людей 
в общем мнении и одновременно сея между ними неугасающую враждебность.

Неважно, где это происходит — в естествознании, гуманитарной или об
щественной мысли, в искусстве ли, — повсюду разум оставляет свои неодно-
значные и противоречивые следы.

Методы и методология

Для того чтобы попытаться понять специфику деятельности разума, можно 
было бы остановиться на любом завершенном (с точки зрения субъекта, его соз-
давшего) представлении, освободив его от всего сопутствующего конкретного 
содержания, выделив тем самым чистый разум со всей совокупностью его основ
ных характеристик, лишив той внешней оболочки, в которой он присутствует.

Решение этой задачи невероятной сложности (о соотношении разума и чувст
венной сферы) составило рубеж в развитии не только философской, но и об-
щечеловеческой мысли. К ней подходили с освещением отдельных сторон 



36 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

рациональности мыслители различных эпох, оглядываясь на то, как протекает 
процесс познания в его формально-отвлеченном виде. Все проницательные 
умы, увлеченные данной темой, так или иначе внесли свою лепту в решение 
проблемы определения совокупности и взаимосвязи свойств чистого разума, 
но кульминационно точно обозначенной и в принципиальном плане решенной 
лишь И. Кантом в его работе «Критика чистого разума».

Результаты

В движениях человеческой духовности мы наблюдаем сплав рационально-
го и иррационального, где обе ее стороны оказывают взаимное влияние друг 
на друга.

Что такое «чистый разум»? При определении степени истинности знаний 
нами используются такие понятия, как «разумность» или «неразумность» 
суждений, однако в реальном практическом действии сознания в своем чистом 
виде разум нигде и никогда не встречается, поскольку действует под властным 
внешним давлением не свойственных ему сопутствующих значений, а имен-
но аффектов. Стремление освободиться от них и действовать исключитель-
но рационально является нашим сокровенным, но несбыточным опять-таки 
все тем же желанием (аффектом). Среда обитания чистого разума — это не-
что внешнее по отношению к нему, постоянно указывающее ему на дальней-
шее направление всей его деятельности, являясь той самой гетерономией 
(от др.-греч. ἕτερος — другой и νόμος — закон).

Указание на принципиально качественное отличие чистого разума от чувст
венных влечений мы находим у И. Канта: «Чувственная природа разумных су-
ществ вообще — это существование их, подчиненное эмпирически обусловлен-
ным законам, стало быть, для разума представляет собой гетерономию» [Кант, 
1997, с. 379]. Здесь нельзя не отметить, что Кант слишком сузил содержание 
понятия гетерономии областью нравственности, тогда как в процессе познания 
она имеет ничуть не меньшую значимость; здесь достаточно указать лишь на сле-
пую веру в истины своего времени, общепринятого авторитета или тщеславие 
ученого, одержимость идеей, любопытство/любознательность с сопутствующей 
угнетенностью психики из-за невозможности найти ответ на вопрос в сочетании 
с упрямством поиска правильного ответа (вспоминается случай с Архимедом 
при погружении его тела в воду), выход в область правдоподобных фантазий и т. п. 
В «Критике чистого разума» И. Канта мы не найдем ни одного случая использо-
вания им понятия «гетерономия», хотя поиск ее признаков составил бы решение 
интересной научной задачи по этой его работе; укажем лишь на «Раздел третий. 
О мнении, знании и вере» в трансцендентальном учении о методе, где есть игра 
воображения, не имеющая никакого отношения к истине [Кант, 1964, с. 674].

Вернемся к той мысли, что, отбрасывая всю материальную оболочку (о чем 
конкретно идет речь) во всех имеющихся суждениях как в самом общем смысле, 



История идей и современность 37

так и в каждом конкретном случае, мы способны разглядеть неизменную устой-
чивую структуру разума как совокупность принципов и оснований для органи-
зации разнообразных видов представлений и суждений. 

Это путь индуктивного погружения в содержание чистого разума при пере-
ходе от частных значений к обобщению, и все известные положения формальной 
логики (включая законы, методы, принципы, а также формы мышления — по-
нятия, суждения и умозаключения), возникшие на протяжении длительной 
истории ее становления, есть необходимая и предварительная ступень перехода 
к осмыслению самой априорной формы чистого разума, поскольку она постоянно 
присутствует в каждом из них, выступая лишь своим внешним проявлением.

Используя метафизический метод, мы можем говорить о замкнутой в себе 
специфике формальной и трансцендентальной логик в их отличительных чер-
тах, но исходя из диалектического взгляда на сложившуюся ситуацию мы вы-
нуждены признать их органичную взаимосвязь, поскольку, лишь применяя 
такие методы формальной логики, как индукция и дедукция, мы получаем 
возможность рассмотреть содержание априорной формы чистого разума, да к тому 
же и сами методы индукции и дедукции порождены априорной формой чи-
стого разума, где он буквально просвечивается сквозь них, будучи причиной 
возможности их существования.

Таким образом, появление трансцендентальной логики и трансценденталь-
ной диалектики И. Канта можно считать не случайным явлением, а созревшей 
необходимостью и следующей ступенью в развитии представлений, с одной 
стороны, о более общей, а с другой стороны, более уточненной во множестве 
аспектов картине протекания процесса мышления. Г. В. Ф. Гегель не только 
отошел от Канта, но и дополнил его, выйдя на другой уровень обобщения, став 
его одновременно и продолжателем, указав на возможные априорные свойства 
разума (законы и категории диалектики, которыми разум пользуется), и непри-
миримым антагонистом в определении возможности познания мира таким, 
каков он есть на самом деле.

Еще в эпоху Древней Греции выдающиеся мыслители провели четкую 
разделительную линию между разумом и аффектами (сферой желаний, склон-
ностей, эмоций), где на память невольно сразу же приходят имена упомяну-
того ранее Платона, затем Зенона Китийского и Эпикура. Зенон Китийский 
перечислил все возможные переживания, разбив их на группы и тем самым 
приведя их в определенную систему согласно общим признакам. У Эпикура 
разум помогает нам решать вопрос о том, какие неудовольствия следует предпо-
честь, а от каких удовольствий следует отказаться. В Средневековье Пьер Абе-
ляр основанием всех положительных качеств человека (добродетелей) считал 
их рациональность.

И. Кант отделяет разум (и всякую чисто рассудочную деятельность) от все-
го, что его окружает: «Общая логика называется прикладной тогда, когда 
она рассматривает правила применения рассудка при субъективных эмпири-
ческих условиях, указываемых нам психологией» [Кант, 1964, с. 155–156].



38 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Сейчас обратим внимание на темную сторону нашего сознания, его сла-
бость, а именно на способность создавать добросовестные заблуждения 
или потворствовать сознательному введению нас в заблуждение с помощью 
множества приемов, заключающих в себе аффекты.

В сухих философских рассуждениях, имеющих широкие обобщения, 
не всегда встречается ссылка на пример, без которого понимание смысла ска-
занного становится или несколько затруднительным, или многовариантным, 
и поэтому в данном случае при рассмотрении затронутой темы о соотношении 
чистого разума и аффектов мы попытаемся этого избежать.

Для наглядности обратимся к телефонным мошенникам, стремящимся 
манипулировать нашим разумом через воздействие на чувственность, в основе 
которой лежит доверчивость. В сердцевине понятия «доверчивость» лежит 
вера как основополагающее свойство общечеловеческой духовности.

Сосредоточим свое внимание на одном из корреспондентских расследова-
ний для определения неоднозначной связи эмоций с чистым разумом с целью 
определения степени его обособленности от чувств, а именно на материале 
О. Скабеевой «Мошенники. Борьба за миллиарды»1.

Предлагаю краткий пересказ его наиболее существенных моментов, имеющих 
непосредственное отношение к рассматриваемой теме.

Звонят от имени якобы банков, операторов сотовой связи, органов государ-
ственной власти, вносят предложения об инвестициях, легких заработках в ин-
тернете, предлагают коммунальные скидки, звонят из следственного комитета, 
ФСБ, от руководства предприятия или учреждения. Для таких социальных 
групп, как пенсионеры или студенты применяется индивидуальный подход. 
Пенсионерам предлагают скидки на лекарства, медицинские обследования, 
льготы на что-либо, а студентам облегченный вариант прохождения аттеста-
ции.

Опора идет на два первоначальных влечения: «как избежать беды» и «как из-
влечь для себя выгоду». Это экзистенциальные моменты, затрагивающие, по сути, 
существование каждого человека.

В первом и втором варианте жертву сразу же ставят в подчиненное поло-
жение согласно иерархии в отношениях, когда в пространственном созерцании 
возникает одновременное удержание значений «я» и «покровитель», а ра
зум моментально устанавливает между ними причинно-следственную связь 
(поскольку в данном случае эта связь «касается именно меня») при сопро-
вождении априорной формы созерцания во времени, т. е. последовательно, 
где «есть моя зависимость от покровителя».

Рассмотрим ситуацию, когда мошенник действует от имени ФСБ (для ав-
тора этих строк ситуация непосредственно знакомая и пережитая в момент 

1	� Скабеева О. Мошенники. Борьба за миллиарды. Документальный фильм-расследование 
от 06.06.2025. URL: https://yandex.ru/video/preview/3592919556152320717 (дата обращения: 
10.07.2025).



История идей и современность 39

самого начала работы кол-центров). Первоначально доверие вызывает сам ор-
ган государственной власти, которому следует подчиняться, а затем и соответст
вующая ему уверенная, властная интонация собеседника, использующая 
глаголы повелительного наклонения. Закрепление доверия вызывают некоторые 
данные обо мне. Сначала — удивление, далее — тревога от обвинения в госиз-
мене, от якобы попытки перевода денежных средств с моего счета (для «ФСБ», 
оказывается, еще неизвестно кем — мной или злоумышленником) на нужды 
ВСУ. Возникает двойной страх — от обвинения в мнимой госизмене и воз-
можности потерять свои деньги. Что же делать, как спастись от этой напасти? 
Властный голос тут же дает инструкцию. Во-первых, никому об этом ничего 
не говорить, должна быть полная секретность и изоляция от окружающих, 
ведь каждый вокруг меня может представлять опасность. Во-вторых, во мне 
культивируется подозрительность, поскольку другие (вольно или невольно) 
могут помешать выпутаться из сложившейся ситуации или быть сообщника-
ми финансовых диверсантов. Информационный вакуум вокруг себя я должен 
обеспечить себе сам. Далее мне нужно довериться посреднику, который по-
может мне перевести мои деньги на «безопасный счет», контролируемый 
ФСБ, а звонок от него (тут же называется его фамилия, имя и отчество) вскоре 
последует. Интуитивно почувствовав неладное, я сослался на опоздание к со-
вещанию и предложил попрощаться. Голос в трубке звучит уже не только по-
велительно, но и угрожающе, на эмоционально повышенной ноте: «Я отменяю 
совещание, вам грозит тюрьма». Расчет на еще один мой испуг. Я же прервал 
разговор, и мошенник остался ни с чем. Других безуспешных попыток влезть 
в мой кошелек (правда, с другими сценариями) было еще немало. 

Проанализируем данную манипулятивную ситуацию по отношению к разуму.
Оттолкнемся от того, что в основе моего интереса лежат желания быть 

законопослушным гражданином и сберечь свои накопления. Одно зависит 
от другого, порождая чувство спокойствия, но оно вдруг нарушается внешним 
вмешательством.

Чистый разум оказался в зависимом положении от доверчивости и опасе­
ния потерять некоторую ценность, попав в плен эмоций. Опираясь на них, 
разум начинал под внешним контролем выстраивать и усложнять причинно-
следственные связи, продиктованные негативными переживаниями.

От начала разговора до возможной потери средств (где сыграло свою роль 
правдоподобие) прошло несколько последовательных ступеней: 1) мною заин-
тересовался карательный орган государства (верю в ложь); 2) причина — чья-
то деятельность против государства за моей спиной с помощью финансиро-
вания врага от моего имени (верю в ложь); 3) нужна повышенная секретность 
(верю в ложь); 4) доказать лояльность государству переводом своих накоплений 
на «безопасный счет», спасая себя от справедливой кары и свои финансовые 
накопления (почти верю, но все же сомневаюсь в этой необходимости, осозна
вая свою невиновность). Разум чуть было не удовлетворился исчерпываю-
щей совокупностью («целокупностью», по Канту) значений, внутри которых 



40 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

он построил под диктовку свою стройную архитектонику причинно-следствен-
ных связей.

Логика достаточно проста и прозрачна, а разум против нее и не возражает, 
поскольку принимает на веру первый постулат озабоченности государства, 
из которого естественным образом вытекает все остальное. Как можно уви-
деть, принятие разумом на веру правдоподобной отправной точки в рассужде-
ниях (дедукция) в дальнейшем создает целую систему ложных, но внутренне 
непротиворечивых умозаключений. Следовательно, принятие на веру разумом 
первоосновы, на которой будут строиться все дальнейшие его логические це-
почки, есть одно из проявлений его слабости или, иными словами, бессилия, 
согласно терминологии Б. Спинозы. 

Было бы увлекательной задачей, отталкиваясь от конкретного примера 
действия рассудка, взятого для наглядности, раскрыть природу чистого разума, 
как ее понимал И. Кант, не выходя за границы его терминологии, подобно тому, 
как сам И. Кант, отталкиваясь от примера в работе «О мнимом праве лгать 
из человеколюбия», пояснял отдельные положения своей нормативной этики.

Выше было сказано об отсутствии у Канта привязки понятия гетерономии 
к процессу познания в «Критике чистого разума», но в «Критике способ
ности суждения» относительно этого вопроса он берет своеобразный реванш, 
имеющий довольно точное попадание в наш пример о деятельности мошен-
ников при проявлении бессилия разума, а именно: «превращать же чужие 
суждения в определяющие основания своего суждения было бы гетероно
мией» [Кант, 1994, с. 122], и чуть далее он отмечает «склонность к пассивности 
разума, тем самым к его гетерономии» [Кант, 1994, с. 135].

Заключение

Затронутая тема находится на пересечении различных направлений науч-
ной мысли, связанных с междисциплинарным подходом и в первую очередь 
с вопросами этики, гносеологии, аксиологии, психологии, социологии, куль-
турологии, политологии и антропологии (как обширной области общечелове-
ческой духовности).

В заключение предлагаю краткий обзор по поводу того, какие ответы 
и на какие вопросы о связи эмоциональной сферы с разумом дают современ-
ные исследователи, если судить по отдельным последним публикациям авторов 
в различных научных журналах.

Как отмечает А. А. Гусейнов, согласно внутренней логике кантовской 
системы, связанной с практическим (т. е. этическим) разумом, опирающимся 
на универсальный принцип общезначимости норм поведения в любое время 
и при любых условиях, «ни один живой индивид не может следовать только 
доброй воле, он также движим вполне внешними (гетерономными) основа
ниями» [Гусейнов, 2025, с. 13].



История идей и современность 41

А. А. Сычев констатирует, что в рамках недавно возникшей «новой эти-
ки», предполагающей универсальное использование рационального принципа 
равенства как проявления справедливости в построении отношений между 
субъектами отношений на всевозможных уровнях, исключающих вмешательство 
в жизнь человека без его согласия, появляется концепция «культуры согласия», 
принципиально отрицающая возможность «манипуляции человеком с корыст-
ными целями» [Сычев, 2024, с. 24] с помощью физического или психологиче-
ского насилия. Здесь невольно вспоминается запрет И. Канта на использование 
человека исключительно только как средства для достижения некой внешней 
по отношению к нему цели без его согласия, и тогда в этом теоретическо-этиче
ском плане мы не обнаруживаем ничего нового.

Следуя общенаучной синергетической концепции об открытости, само-
организации и саморазвитии систем управления в обществе (имеющей место 
в том числе и в социологии), можно говорить о довольно длительном времени 
и относительно мирном сосуществовании двух субъектов как управленческих 
систем: с одной стороны, деятельность мошеннических схем, а с другой — го-
сударственных органов, которые первоначально довольно беспечно относились 
к кол-центрам, имея возможность своевременно купировать их деятельность 
по выманиванию средств у населения. Но вот, наконец-то, пришло осознание 
существующего бедствия по свершившемуся факту, когда только за 2024 год 
ежедневно похищалось около одного млрд рублей, а в итоге мошенники суме-
ли украсть не менее 295 млрд2, перетекающих в доход врага в условиях боевых 
действий. Лишь только после замечания сверху о недопустимости такого по-
ложения дел соответствующие государственные органы начали действовать 
более-менее эффективно. Таким образом, наполняется вполне конкретным 
содержанием теоретическая мысль о том, что «мера и масштаб доминирования 
субъекта в условиях меняющейся полисубъектной среды являются важнейшей 
проблемой социологии управления» [Савельев, 2025, с. 102]. Не сыграли ли 
здесь свою роль инерция пассивного ожидания директивы свыше у компетент-
ных органов (призванных оперативно реагировать на внезапно возникшую 
общественную проблему) на фоне их самоуспокоенности, т. е., по сути, нега
тивных эмоций, усыпивших разум. 

Время от времени, а вернее сказать, ежедневно и постоянно человек попа
дает в состояние неопределенности в результате сложившейся ситуации и пред-
стоящего выбора решения. «Находящийся в ситуации неопределенности инди-
вид утрачивает чувство последовательности жизненных событий и переживает 
негативные эмоции различной степени тяжести» [Миронова, Алексапольская, 
2024, с. 19]. В данном случае это комфортные условия для манипуляции созна-
нием, поскольку человек утрачивает способность к самостоятельному критиче-
скому мышлению и готов переложить в стрессовой ситуации ответственность 
за принятие рационально взвешенного решения на другого, который и приведет 
жертву доверия к заведомо печальным для нее последствиям.
2	� Скабеева О. Мошенники. Борьба за миллиарды. 



42 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Список источников

1.	 Спиноза Б. Этика. Минск: Харвест; М.: АСТ, 2001. 336 с.
2.	 Платон. Федр // Сочинения в 4 т. Т. 2. СПб.: Изд-во С.-Петербургского ун-та, 

2007. С. 161–228.
3.	 Кант И. Критика практического разума // Сочинения в 4 т. на немецком и русском 

языках. Т. 3. М.: Московский философский фонд, 1997. С. 277–733.
4.	 Кант И. Критика чистого разума // Сочинения в 6 т. Т. 3. М.: Мысль, 1964. 

800 с.
5.	 Кант И. Критика способности суждения // Сочинения в 8 т. Т. 5. М.: Чоро, 1994. 

414 с.
6.	 Гусейнов А. А. Кант навсегда // Философский журнал. 2025. Т. 18. № 2. 

С. 5–14. https://doi.org/10.21146/2072-0726-2025-18-2-5-14
7.	 Сычев А. А. «Новая этика»: культурные основания и перспективы для диало-

га // Этическая мысль. 2024. Т. 24. № 2. С. 19–33. https://doi.org/10.21146/2074-4870-
2024-24-2-19-33

8.	 Савельев И. А. Полисубъектность как категория социологии управления // 
Социологический журнал. 2025. Т. 31. № 2. С. 96–110. https://doi.org/10.19181/
socjour.2025.31.2.5

9.	 Миронова О. И., Алексапольская М. М. Подходы к изучению совладающего 
поведения в ситуации неопределенности // Психология. Историко-критические обзоры 
и современные исследования. 2024. Т. 13. № 12А. С. 17–32.

References

1.	 Spinoza, B. (2001). Ethics. Harvest; AST. (In Russian).
2.	 Plato (2007). Phaedrus. In Plato. Works in 4 volumes (vol. 2, pp. 161–228). Publishing 

House of St. Petersburg University. (In Russian).
3.	 Kant, I. (1997). Criticism of practical reason. In Kant, I. Works in 4 volumes 

in German and Russian (vol. 3, pp. 277–733). Moscow Philosophical Foundation. 
(In Russian).

4.	 Kant, I. (1964). Criticism of pure reason. In Kant, I. Essays in 6 volumes (vol. 3). 
Mysl.

5.	 Kant, I. (1994). Criticism of the ability of judgment. In Kant, I. Essays in 8 volumes 
(vol. 5). Choro.

6.	 Guseynov, A. A. (2025). Kant forever. The Philosophy Journal, 18 (2), 5–14. 
(In Russian). https://doi.org/10.21146/2072-0726-2025-18-2-5-14

7.	 Sychev, A. A. (2024). “New ethics”: Cultural foundations and prospects for dialogue. 
Ethical Thought, 24 (2), 19–33. (In Russian). https://doi.org/10.21146/2074-4870-2024-24-
2-19-33

8.	 Savelyev, I. A. (2025). Polysubjectivity as a category of sociology of manage-
ment. Sociological Journal, 31 (2), 96–110. (In Russian). https://doi.org/10.19181/soc-
jour.2025.31.2.5

9.	 Mironova, O. I., & Aleksapolskaya, M. M. (2024). Approaches to studying coping 
behavior in situations of uncertainty. Psychology. Historical-Critical Reviews and Current 
Researches, 13 (12A), 17–32.



История идей и современность 43

Информация об авторе / Information about the author:

Александр Владимирович Кучеренко  — кандидат философских наук, до-
цент, заведующий кафедрой философии, социально-правовых и естественнонаучных 
дисциплин Курской академии государственной и муниципальной службы, Курск, 
Россия. 

Alexander V. Kucherenko  — PhD in Philosophy, Associate Professor, Head of the De-
partment of Philosophy, Socio-Legal and Natural Sciences of the Kursk Academy of State 
and Municipal Service, Kursk, Russia.

E-mail: kucherenkoav@yandex.ru



44 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Научно-теоретическая статья
УДК 101.3; 101.8; 165.0
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-44-62

ПОСТИЖЕНИЕ ПРИРОДЫ РЕАЛЬНОСТИ 
ЧЕРЕЗ СООТНОШЕНИЕ СУЩЕГО И СУЩЕСТВУЮЩЕГО

Ольга Максимовна Корчажкина 

ФИЦ «Информатика и управление» РАН 
Российской академии наук,
Москва, Россия,
olgakomax@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-0020-4914

Аннотация. В статье рассматриваются результаты исследований проблемы по-
лучения нового знания, проведенных представителями различных философских 
течений и научных школ, через соотношение категорий «мышление» и «бытие», 
или «сущее» и «существующее». Платон анализирует дихотомию умопостигаемого 
и умозрительного, С. Л. Рубинштейн — являющегося и кажущегося, У. Куайн — тео-
ретических предложений и предложений наблюдения. М. К. Мамардашвили проводит 
свои рассуждения в терминах топосов мысли и телах понимания. Более традиционную 
дихотомию искусственных и естественных познавательных процессов использует 
В. С. Стёпин. Принципиально иные подходы, основанные на выявлении и разреше-
нии противоречий при проверке объективности научных знаний, демонстрируют 
К. Поппер и Г. Прист. Поппер в поисках решения проблемы индукции, выявленной 
Д. Юмом, отказывается от индуктивной логики и верифицируемости научной теории, 
признавая единственным способом ее подкрепления фальсифицируемость с помощью 
дедуктивного метода, а Прист мыслит глобальными категориями диалетеизма, впле-
тая в доктрину о существовании пределов мысли понятий внутреннего и внешнего 
локусов по отношению к тотальности.

Ключевые слова: эпистемология, онтология науки, истинное знание, научная 
картина мира, диалетеизм, сущее, существующее, пределы мысли, противоречия 
и парадоксы, верифицтруемость, фальсифицируемость

Для цитирования: Корчажкина О. М. Постижение природы реальности через соот
ношение сущего и существующего // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 
2025. № 4 (56). С. 44–62. https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-44-62

© Корчажкина О. М., 2025



История идей и современность 45

Scientific and theoretical article
UDC 101.3; 101.8; 165.0
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-44-62

UNDERSTANDING THE NATURE OF THE REALITY 
THROUGH THE RELATIONSHIP 

BETWEEN THE ESSENCE AND THE ENTITY

Olga M. Korchazhkina 

FRC “Computer Science and Control” RAS 
of Russian Academy of Sciences,
Moscow, Russia,
olgakomax@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-0020-4914 

Abstract. The article focuses on the results of research on the problem of gaining new 
knowledge carried out by representatives of various philosophical trends and scientific 
schools, through the correlation of the categories of thinking and being, or the essence 
and the entity. Plato analyzes the dichotomy of the intelligible and the contemplative, the di-
chotomy for S. Rubinstein is the being and the seeming, and it is theoretical propositions 
and propositions of observations for W. Quine. M. Mamardashvili conducts his reasoning 
in terms of the topoi of thought and the bodies of understanding. More traditional dichoto-
mies are used by V. Stepin, which are artificial and natural cognitive processes. Fundamen-
tally different approaches, based on identifying and resolving contradictions when verifying 
the objectivity of scientific knowledge, are demonstrated by K. Popper and G. Priest. Pop-
per, in search of a solution to the induction problem identified by D. Hume, rejects inductive 
logic and the verifiability of scientific theory, recognizing falsifiability through the deductive 
method as the only way to support it, while Priest thinks in global categories of dialetheism, 
weaving the concepts of the internal and external loci in relation to totality into the doctrine 
of the limits of thought.

Keywords: epistemology, ontology of science, true knowledge, scientific picture 
of the world, dialetheism, the essence, the entity, limits of thought, contradictions and para-
doxes, verifiability, falsifiability

For citation: Korchazhkina, O. M. (2025). Understanding the nature of the reality 
through the relationship between the essence and the entity. MCU Journal of Philosophical 
Sciences, (4 (56)), 44–62. https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-44-62

Мир не обязан держаться в рамках нашего ума.
Неизвестный философ

Введение. Постановка задачи

Онтологический вопрос «Что же есть <существует>?», как отмечал 
один из выдающихся представителей англо-американской анали-
тической философии Уиллард Куайн, представляется довольно 

необычным в силу простоты ответа: «Всё!» [Куайн, 2010, с. 21], а сама формула 



46 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

«есть <существует> всe, что есть <существует>» обычно принимается за не-
оспоримую истину. Тем не менее именно размытость понятий не только 
в английском, но и в русском языке, содержащаяся в этом вопросе и ответе 
на него, приводит к многосотлетним спорам философов и представителей дру-
гих наук о том, что же подразумевается под этой лингвистической ловушкой. 
Попытки выбраться из нее поднимают еще несколько вопросов, среди которых: 
Что содержит это всe? Какова его суть и как она соотносится с его существо-
ванием? Насколько объективным может быть наше знание о нем? Эти вопро-
сы отсылают исследователя к эпистемологическим проблемам философии, 
граничащим с онтологической сферой, о природе реальности и той роли, ко-
торую в ней играют сущее (содержание этого «всe») и существующее (в каких 
формах обнаруживается и обеспечивается существование этого «всe»).

Задача статьи — сопоставить точки зрения ряда выдающихся представи-
телей отечественных и зарубежных философских школ и течений на проблему 
соотношения сущего и существующего (или их эквивалентов) в постижении 
природы реальности и наметить перспективы использования результатов 
их исследований для дальнейшего изучения процессов, объединяющих эпи-
стемологию и онтологию науки, которые способны вывести понимание данной 
проблемы на новые уровни. 

«Двое владык» Платона — борца с сенсуализмом 
и рассудочным эмпиризмом

Древнегреческий философ Платон (Πλάτων) (427–347 гг. до н. э.), учения 
и взгляды которого можно отнести к раннему рационализму, трактовал рацио-
нальные идеи как более глубокие и существенные в сравнении с восприятием. 
Под идеей Платон понимал не просто понятие о вещи, но причину и цель ее су-
ществования, подвергая критике противопоставление мира идей миру вещей 
и доказывая невозможность существования идей отдельно от вещей. 

В диалоге «Государство» Платон употребляет метафору «двое владык»: 
один царит над всеми родами и областями умопостигаемого, другой — надо 
всем зримым [Платон, 2023, с. 886]. Предметом познания должно быть умопо­
стижение, т. е. постижение сути, истинное знание, а не умозрение, т. е. чувст
венное знание. 

Эти два мира Платона составляют основу его диалектического метода, 
в котором познание основано не на мнении, а на понимании сущности каждой 
вещи, на знании о сущности каждой вещи. Разделы этого метода — позна­
ние, рассуждение, вера, уподобление. Два последних составляют мнение, 
два первых — мышление.

На основе подобной классификации Платон строит свои рассуждения отно
сительно сути диалектического метода: «…один лишь диалектический метод 
придерживается правильного пути: отбрасывая предположения, он подходит 



История идей и современность 47

к первоначалу с целью его обосновать; он потихоньку высвобождает… зарыв
шийся туда вздор нашей души и направляет его ввысь…» [Платон, 2023, 
с. 903] — и это позволяет ему направить основные стрелы критики в сторону 
сенсуализма [Платон, 2023а, с. 129–162] и рассудочного эмпиризма [Пла-
тон, 2023а, с. 162–181], донося до читателя (а также до Теэтета и Феодора) 
свои мысли через Сократа, оппонента Протагора.

В противовес сенсуалистскому суждению Протагора о том, что «знание 
есть чувствование, а поскольку чувствование всегда есть чувствование сущест
вующего, поэтому оно никогда не бывает лживым», Сократ выдвигает контр
тезис о видевшем и зажмурившемся [Платон, 2023а, с. 146], который делает 
Протагорово положение о том, что знание и чувство — одно и то же, потерян-
ным и подчеркивает, что само знание, в отличие от чувства, «идет путем бес-
конечным и относится к предметам наивысочайшим» [Платон, 2023а, с. 133]. 
Рассмотрение объективного смысла теории движения, оспаривание мнения 
Протагора о том, что знание от незнания отличается не истиной, а пользой, 
противоборство со многими другими тезисами эмпиризма также шаг за шагом 
выводят отрицательные следствия из сенсуалистской теории познания. 

Несмотря на то что «Сократ обрабатывал вопрос о сенсуализме по плану 
логическому, а Платон — по метафизическому» [Скворцов, 2020, с. 279], во вто-
рой половине первой часть диалога «Теэтет» Платон уходит от метафизики 
и, указывая на недостатки в сенсуалистском понимании содержания знания 
по сравнению с содержанием этого понятия рационалистами, анализирует зна-
ния как акт психической деятельности [Скворцов, 2020, с. 28]: через что человек 
чувствует каждый предмет, какому виду деятельности приписывается сущность, 
что есть мнение, отлично ли чувство от знания и пр. И на вопрос Сократа, мож-
но ли постигнуть истину того, что не постигается как сущность, Теэтет дает 
однозначный ответ: «Невозможно», — а Сократ затем поясняет: «Стало быть, 
знание находится не в впечатлениях, а в умозаключении о них, потому что сущ-
ности и истины можно коснуться, как видно, здесь (в умозаключении. — О. К.), 
а там (в впечатлениях. — О. К.) невозможно» [Платон, 2023а, с. 162].

Очевидно, что, приводя различного рода доказательства своей правоты, 
Платон понимал некоторую их несостоятельность или, по крайней мере, не-
достаточную убедительность [Скворцов, 2020, с. 274–275]. По-видимому, 
Платон в лице Сократа представил не транслятора своих мыслей, а исполь-
зовал тему спора с Протагором, чтобы провокативным и иногда запутанным 
образом применить законы диалектики к различным способам дискредитации 
противных ему суждений. И, конечно же, он понимал, что подобные «хитрые» 
приемы, как бы хороши и остроумны они ни были, не могут победить проч-
но сложившееся сенсуалистическое мировоззрение [Скворцов, 2020, с. 283]. 
Создается впечатление, что такую цель Платон перед собой и не ставил: 
ему был важен процесс рассуждения, а не его результат. 

Те же самые мысли возникают у читателя относительно второй, наиболее 
запутанной и сложной для понимания, части диалога «Теэтет», где приводится 



48 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

критика рассудочного эмпиризма. Основное содержание этой части диалога 
касается хода мыслей Сократа при установлении истины с целью отличить ис-
тинное мнение от знания: что есть ложное мнение и иномыслие, мышление су-
щего и не-сущего, мышление одного вместо другого, истинное и ложное мнение 
в отношении знания, наше мнение о том, что мы знаем и чего не знаем, и много 
других экзерсисов в традиционном, напускающем туман стиле Платона.

Внимательный читатель может сам уловить основную уязвимость крити-
ки Платоном сенсуализма и рассудочного эмпиризма, которая состоит в том, 
что он излагает свои воззрения, не выходя «за горизонт идеального мира» 
[Скворцов, 2020, с. 364]. Доводы и аргументы Сократа (читай — Платона) 
слабы, потому что фактически Платон борется не против других, а им движут 
личные мотивы: он защищает самого себя, бросая свои идеи как единствен-
ные объекты истинного знания против «произвольно» выбранных им течений, 
на примере критики которых можно наилучшим образом донести до оппонента 
основные посылы своего мировосприятия.

Неслучайно Аристотель, действуя, безусловно, в интересах науки, пред-
лагал исправить философию Платона, переведя его идеи из объективной сфе-
ры в субъективную область разума (νούς), подчеркивая при этом, что следует 
признавать существование идей не в их «целостности» (έντελεχεία), а в их некоем 
«потенциале» (δυνάμει) [Скворцов, 2020, с. 365], открытом для дальнейшего раз-
вития. Именно с этих потенциальных позиций следует признать философскую 
ценность диалога «Теэтет» как источника движения научной мысли, в какой 
бы форме они ни были реализованы — как предмет критики или как предмет, 
объединяющий вокруг себя сторонников.

Противник двух догм эмпиризма У. Куайн

В фундаментальных трудах американского философа Уилларда Ван Ормана 
Куайна (Willard Van Orman Quine) (1908–2000) находим изложение его взглядов 
на возможности применения методов современной аналитической философии 
и современной символической логики к исследованию классических философ-
ских вопросов об источниках и способах формирования достоверного знания, 
среди которых — доказательство необоснованности процедуры верификации 
и критика различения суждений об аналитическом и синтетическом в теории 
логического позитивизма (эмпиризма) [Куайн, 2010; 2014; 2008], чьи привер-
женцы, по мнению Куайна, находятся в плену двух догм [Куайн, 2010, с. 8–11].

Первая догма — это догма редукционизма, или догма чистого опыта, при-
нятая эмпиризмом и состоящая «в предположении, что каждое высказывание, 
взятое в изоляции от своих собратьев, вообще может допускать подтверждение 
или не подтверждение», т. е. верификацию на условия истинности/ложности 
посредством обращения к опыту. Это, по мнению чистых эмпириков, означает, 
что любые предложения теоретического уровня неизменно сводятся к набору 



История идей и современность 49

простейших суждений. При этом допускается эмпирическая проверка их ис-
тинности/ложности по отдельности, а далее они сводятся в единое целое 
с помощью ортодоксальных логических операций. 

Контрпредположение Куайна «состоит в том, что наши высказывания о внеш-
нем мире находятся перед лицом трибунала чувственного опыта не по одиночке, 
но как совокупное целое» [Куайн, 2010, с. 73]. Более того, проверяемые нами 
идеи уже заранее вписаны в концептуальный каркас, сформированный до нас 
в нашей языковой культуре, где мир не обнаруживается посредством обращения 
к чистому опыту и «не предстает в нашем чувственном опыте так, как он есть 
сам по себе, и уже до обращения к опыту в нашем языке (а значит, и в нашем 
сознании) уже проведена концептуализация мира» [Куайн, 2010, с. 10]. 

Вторая догма эмпиризма, по сути близкая к первой, базируется на опреде-
лении двух типов суждений — синтетических, основанных на фактах и опыте, 
и аналитических, основанных на значениях, — оба типа могут рассматриваться 
как своего рода аналоги существующего и сущего. 

Эмпирики констатируют, что аналитические суждения всегда истинны 
и не подвергаются сомнению, поскольку включенные в них термины изна-
чально определены вне зависимости от того, что они есть на самом деле. 
Синтетические суждения, формирующиеся при обращении к опыту, напротив, 
должны перепроверяться.

Куайн выступает против трактовки различения синтетических и анали-
тических суждений по признаку необходимости их экспериментальной про-
верки, признавая, что проведение четкого различия между аналитическим 
и синтетическим оказывается трудным делом. Он аргументирует свою точку 
зрения тем фактом, что существует единое поле науки, в контексте которого 
необходимо рассматривать все высказывания. 

Критика эмпиризма в отношении приоритета чувственного над рациональ-
ным, поиск связи между наблюдением и теорией, а также сомнения по поводу 
четкой границы между аналитическими и синтетическими суждениями подво-
дит Куайна к двум понятиям — теоретическому предложению и предложению 
наблюдению [Куайн, 2014, с. 17–18; Куайн, 2008, с. 15–16], — которые он ис-
пользует как инструмент контраргументации для укрепления своих доводов 
в пользу утверждения о том, что «единицей эмпирической значимости является 
вся наука» [Куайн, 2010, с. 74]. 

Теоретические предложения Куайн понимает как утверждения, которые 
делает исследователь о наблюдаемом объекте с учетом собственного концеп-
туального каркаса, т. е. основываясь на своих теоретических представлениях, 
задающих восприятие и интерпретацию фактов, полученных об объекте в ре-
зультате наблюдения. А предложения наблюдения олицетворяют связь между 
языком и реальным миром, «о котором вообще говорит язык». Это предложения 
об обычных вещах, описывающих объекты действительности. 

В результате «лингвистического поворота» в эпистемологии, случившегося 
во второй половине ХХ века, возникло терминологическое противостояние 



50 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

между «теоретически нагруженными» предложениями и предложениями, 
«свободными от теории». Подобное противостояние Куайн считает «хорошим, 
но недостаточно удовлетворительным ходом», поскольку научная термино-
логия не может являться отправной точкой для утверждения об истинности 
теории (см. подробнее: [Куайн, 2014, с. 23–24]). 

Именно введенные Куайном классы предложений — предложения наблю­
дения и теоретические предложения, — а не терминологические изыски 
служат надежной базой для проверки истинности теории путем образования 
логических связей между этими двумя видами предложений, а в действитель-
ности — между наблюдением и теорией, или существующим и сущим.

Антииндукционист и противник верифицируемости 
К. Поппер 

Из всего объема богатого философского наследия австро-британского 
философа Карла Раймунда Поппера (Karl Raimund Popper) (1902–1994) почти 
за семидесятипятилетний период его научной деятельности выделим две по-
зиции, имеющие отношение к предмету исследования (взаимодействию сущего 
и существующего): критику индукционизма и критику верифицируемости 
теории, связанную с проблемой демаркации.

Анализируя поставленную еще Д. Юмом в XVIII веке проблему индукции — 
проблему правомерности применения индуктивных, т. е. обобщающих, выводов 
при решении вопроса о достоверности законов природы, или проблему обосно-
ванности естественных законов, Поппер выявил противоречие между основным 
принципом эмпиризма, заключающимся в том, что только опытным путем мож-
но вынести суждение об истинности или ложности фактуального высказывания 
или научной теории, и возможностью индуктивных суждений как практической 
реализации этого принципа. 

Как показал Поппер, полученные в результате индуктивных рассуждений 
доказательства истинности теории или гипотезы (верификация) не являются 
«строго достоверными», а скорее приобретают черты «вероятных выводов», 
поэтому «принцип индукции (применительно к опыту. — О. К.) совершенно 
излишен и неизбежно ведет к логическим противоречиям», которые являются 
непреодолимыми [Садовский, 2002, с. 38]. Это означает, что любые «индук-
тивные» попытки верификации гипотезы или теории, означающие стремление 
вывести опытным путем общие положения из сингулярных (одиночных) вы-
сказываний, приводят к постоянному замыканию этих положений на самих 
себя путем очередного обращения к новому уровню индуктивной проверки. 
Это неизменно приводит к топтанию на месте и бесконечному регрессу.

Если же использовать дедуктивный метод проверки, то ему не под си
лу обосновать или оправдать подвергаемые проверке высказывания, да он 
и не предназначен это делать, поэтому он не является источником опасности 



История идей и современность 51

бесконечного регресса, вращающегося в поисках позитивных аргументов 
[Поппер, 1983, с. 71]. Из этого вытекает фундаментальная характеристика 
«антииндуктивистского» подхода Поппера, где делается упор на негативные 
аргументы, такие как отрицательные примеры, или контрпримеры, опровер-
жения и попытки опровержения, а индуктивисты делают упор на позитивные 
примеры, из которых выводят «не-демонстративные следствия» и которыми 
они пытаются обосновать «надежность» этих следствий [Поппер, 2002, с. 30].

Отсюда следует, что индукция как метод проверки теории или гипотезы 
с необходимостью ее верификакции должна уступить место дедуктивному 
методу — концепции, согласно которой «гипотезу можно проверить только эм-
пирически и только после того, как она была выдвинута» [Поппер, 1983, с. 50]. 
Таким образом, после проверки теории при помощи метода эмпирического 
применения выводимых из нее следствий, что и представляет собой дедуктив-
ный метод, достаточный для рассмотрения всех эпистемологических проблем. 

Таким образом, верифицируемость, являющаяся непременным атрибутом 
индуктивного метода, должна быть изъята из процедуры проверки научной 
теории на истинность и заменена на некий иной базис, лежащий в основе ме-
тода дедуктивной логики. Поппер назвал этот базис фальсифицируемостью. 
Это понятие было введено «исключительно в качестве критерия эмпирического 
характера системы высказываний» [Поппер, 1983, с. 115]. 

Из идеи фальсифицируемости возникает необходимость поиска критерия 
демаркации, т. е. «разграничения между эмпирической наукой и псевдонау-
кой, то есть метафизикой» [Поппер, 2002, с. 38], или, иными словами, между 
двумя противоположными принципами верифицируемости и фальсифицируе­
мости. Поиск «демаркационной линии» между возможностью подтвердить 
или опровергнуть истинность некоторой теории обусловлен желанием ученых 
со времен Юма разрешить упомянутое выше противоречие, содержащееся 
в проблеме индукции — доказать неприемлемость индуктивных аргументов 
и некорректность последствий их применения. 

Поппер предлагает считать критерием демаркации не сестру индукции, 
верифицируемость, а сестру дедукции — фальсифицируемость высказываний 
науки. В то же время эти высказывания должны различаться не по признаку 
их истинности или ложности (т. е. быть верифицируемыми), а по призна-
ку возможности быть проверяемыми, допускать проверку (т. е. по признаку 
возможности быть фальсифицируемыми). 

Итак, с одной стороны, в качестве критерия демаркации Поппер предло-
жил рассматривать не верифицируемость системы знаний, а ее фальсифици
руемость, что соответствует такой логической форме любой эмпирической 
системы, «которая позволяла бы посредством эмпирических проверок вы-
делять ее в отрицательном смысле, т. е. «эмпирическая система должна 
допускать опровержение путем опыта» [Поппер, 1983, с. 63]. 

С другой стороны, этот критерий демаркации обладает свойством асиммет
рии, которое означает тот самый сдвиг от верифицируемости научного знания 



52 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

в сторону его фальсифицируемости, что предполагает получение возможности 
признания эмпирическими и те научные высказывания, которые могут быть 
разрешимыми только «в одну сторону», а именно — в сторону фальсифици
руемости, «то есть которые могут быть проверены при помощи систематиче-
ских попыток фальсифицировать их» [Поппер, 1983, с. 65]. Отсюда следует, 
что в области эмпирической науки могут и должны рассматриваться также 
те высказывания, которые нельзя или не получается верифицировать, но может 
получиться фальсифицировать. 

Подводя итог, отметим, что Попперу удалось достичь триумфального разреше-
ния проблемы индукции, сформулированной Д. Юмом почти два столетия назад 
и считавшим ее сопряженной с серьезными трудностями, именно благодаря введе-
нию в свои логические рассуждения понятий фальсифицируемость и демаркация, 
до той поры философам почти неизвестных и редко кем из них употребляемых. 

Проблема кажимости С. Л. Рубинштейна

Советский психолог и философ Сергей Леонидович Рубинштейн (1889–1960), 
размышляя над проблемой поиска места человека в мире, использует две пары 
взаимосвязанных терминов: существование – сущность и являющееся – кажу­
щееся [Рубинштейн, 2012, с. 26–30, 49–58]. 

Существование Рубинштейн наделяет широким набором смыслов, опреде-
ляя его как состояние, как акт, как процесс и как действование (восстановление 
и самосохранение в статусе существования): «Отсюда существовать — это дейст
вовать и подвергаться воздействиям, взаимодействовать, быть действитель-
ным, т. е. действенным, участвовать в бесконечном процессе взаимодействия 
как процессе самоопределения сущих, взаимного определения одного сущего 
другим. Это бесконечный процесс, совершающийся, как всякий процесс, в прост
ранстве и времени как форме существования (сосуществования и последова-
тельного существования) разных сущих» [Рубинштейн, 2012, с. 26]. 

В этом определении ученый устанавливает сферу взаимодействия не толь-
ко между отдельными смыслами существующего, но и сферу исполняемых им 
функций — быть формой существования сущего, т. е., по мысли ученого, 
бытия. Так существование не просто определяет некоторое понятие, вернее, 
не просто определяет некоторое сущее, а объективно определяет свойство од-
ного сущего в его взаимодействии с другим сущим, чем делает существование 
не просто областью определения различных сущих, но и процессом появления 
существующего в области существования сущего. 

Таким образом, существующее и сущее у Рубинштейна — это фактически 
единая категория, а не пара взаимосвязанных понятий, это некоторое бытие, 
существующее (бытующее) в пространстве: сущее, существующее выступает 
как всеобщность, в которой можно найти конкретную единичность, «включаю
щую бесконечность определений (единство бесконечной множественности)». 



История идей и современность 53

«Тогда существование выступит как “жизнь” сущих — как процесс взаимо-
действия единичных сущих (существ)», как участие не в идее, а в процессе 
жизни Вселенной. И далее: «Существующее — это живущее и движущееся» 
[Рубинштейн, 2012, с. 27–28].

Проблему соотношения бытия и мышления (как логического эквивалента 
абстрактного и конкретного [Рубинштейн, 2012, с. 26]) Рубинштейн транс-
формирует в проблему кажимости и вводит собственные терминологические 
эквиваленты чувственного и мыслимого, называя их кажущееся и являющееся. 

Рассуждения ученого базируются на положении о том, что процесс позна
ния начинается с погружения в бесконечность мысли о существующем, причем 
начальным уровнем этого погружения является «срез», или своего рода «по-
верхность», явлений, обращенная к познающему. Этот поверхностный план 
глубинных слоев сущего есть бытие, данное человеку в ощущении, т. е. высту-
пающее в виде чувственной данности, в которую погружен объект чувственно-
го восприятия: «Дальнейшая работа мысли направлена на то, чтобы, отправ-
ляясь от того, что скрывается за ней в глубинах сущего и в этих чувственных 
явлениях обнаруживается, выявляется» [Рубинштейн, 2012, с. 49].

Кажимость ученый определяет как представление, принятое за бытие. 
Явление, напротив, выступает как внешний план сущего, поэтому оно не сво-
дится к кажимости и выступает не как завеса, а как «обнаружение сущего — 
его внешний план — первое в сущем, что открывается познанию (та самая “по-
верхность” явлений)». Понятия кажимости и кажущегося ученый связывает 
непосредственно с понятиями «явление» и «являющееся».

Если явление — это то сущее, которое мы видим и как мы его видим, то яв­
ляющееся — это то сущее, что есть на самом деле и чего мы никогда не познаем 
до конца: «В самом явлении на разных ступенях познания выявляется всe больше, 
оно становится в процессе познания всe содержательнее, но явление как непо-
средственная данность никогда не исчерпывает являющегося, являющееся выяв-
ляется, далее, опосредованным познанием, процессом мышления, которое также 
принципиально не исчерпывает являющегося сущего» [Рубинштейн, 2012, с. 50].

Таким образом, существование в понимании Рубинштейна — это чувст
венно данное бытие, которое навсегда остается необходимой предпосылкой 
всех понятийных определений сущности: «Приоритет чувственности перед 
мышлением — это и есть приоритет существования перед сущностью» [Рубин
штейн, 2012, с. 56]. 

Что касается роли «чувственно данного бытия» в процессе познания, 
т. е. существования, то в нем есть, как указывает ученый, не подлежащая вос-
становлению с помощью процесса мышления «бесконечная конкретность» 
объекта восприятия, являющаяся необходимым компонентом познания чело-
веком мира. Иными словами, по Рубинштейну, «объект чувственного познания 
бесконечен, хотя выявляемые в нем восприятием определения его очень огра-
ничены (своей конкретикой. — О. К.), но в восприятии и только в восприятии 
данный объект дан как существующий» [Рубинштейн, 2012, с. 58].



54 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Стрела познания М. К.  Мамардашвили 

Советский философ Мераб Константинович Мамардашвили (1930–1990) 
использует метафору «стрела познания» [Мамардашвили, 2019] для того, чтобы 
задать направление процессу возникновения нового знания и идей, наполнен-
ных новыми смыслами, которые должны найти свое полноправное место в гло-
бальном пространстве-времени, т. е. в ряду вечных и навсегда закрепленных 
«унаследованной» теорией познания научных понятий. Проводя в ряде своих 
работ мысль о том, что понимание и обоснование научных понятий происходит 
«в рамках самого же способа построения этих понятий», Мамардашвили при-
ходит к допущению, что «акт познания является реальным событием какой-то 
действительности и не сводится к содержанию самого себя, как оно экспли-
цируется в “теории познания”» [Мамардашвили, 2019, с. 249]. Это означает, 
что новое знание неотрывно от «уходящего в бесконечность мира знания».

В своих рассуждениях Мамардашвили использует дихотомию «топосы 
мысли и тела понимания». Здесь термин «топос», выступающий понятийно 
близким к сущему, означает многогранное свойство мысли, когда в контексте 
общей темы с применением конкретных доводов и аргументов эта мысль фор-
мирует доказательную базу для выбора идей или образов изучаемого предмета 
и обозначает место существования, категории или предпочтения, характерные 
для определенной группы абстрактных понятий, описывающих этот предмет 
исследования. 

Однако, пишет Мамардашвили, важно найти еще такой угол зрения в про-
цессе понимания, который видится «из» сущности или «через» сущность, 
но еще позволяет увидеть и существование этой сущности, т. е. увидеть живые 
образования, или тела понимания, выступающие понятийно близкими к су­
ществующему: «и в этом смысле теория познания должна быть не законо-
дательно-нормативной, а органической» Мамардашвили, 2019, с. 250, 253]. 
Законодательно-нормативные («унаследованные») теории познания не имеют 
никакого отношения к действительности, не описывают ее, не описывают 
никакие события и не выделяют их, а только воспроизводят и поясняют содер
жание, находящееся внутри событий.

По мысли Мамардашвили, выделение событий в рамках какой-то иной 
теории познания (концепции событийности знания и познания) равносильно 
помещению их в некую внешнюю среду, «внешний мир», реальность, где 
они и приобретают черты живых образований, т. е. существующего. Без этого 
размещения событий во внешнем мире и выбора соответствующего набора 
понятий невозможно «проанализировать никакую естественную их (собы-
тий. — О. К.) жизнь, никакую историю науки» [Мамардашвили, 2019, с. 251]. 

Этим положением ученый обосновывает важность перехода от законодатель-
но-нормативной к органической теории познания, которую он называет также 
естественно-исторической и в которой существующее является не простым 
чувствованием, но реальным существованием, вещественной оболочкой сущего. 



История идей и современность 55

Еще одним признаком органической теории познания, в рамках которой долж-
на обеспечиваться реальность самих познавательных актов и процессов, является 
возможность придания теоретическому понятию разрешающей силы за счет вве-
дения «феноменологической абстракции, которая позволила бы нам рассмотреть 
не эмпирию понятий, эксплицируемую в содержании понятий, а сами понятия как 
предмет эмпирии для какой-то возможной теории» [Мамардашвили, 2019, с. 253].

Развивая далее концепцию событийности знания и познания, Мамардаш-
вили уточняет первоначальное содержание понятий «топосы мысли» и «тела 
понимания». Тело понимания — это материальная локализация абстрактного 
понятия, когда «его физический смысл появляется не в цепи причинной связи 
и не в точке, а в связной области», чем достигается «понимание, не разлагаемое 
дискретными и последовательными наблюдениями во времени». Эти связные 
области в каждый данный момент времени наполнены «упорядоченными конфи-
гурациями мысли», которые осуществляют движение по определенным путям. 

Топосы мысли Мамардашвили называет формой законов мира, или сильно 
структурированной машиной развития, представляющей собой базу, на основе 
которой «происходят формообразующие извлечения опыта (недоступные нату
ральным наблюдениям и обобщениям) и которая стоит за индивидуальными 
событиями, появляющимися в эмпирической последовательности». 

Таким образом, заключает ученый, развитие мысли, т. е. получение нового 
знания и понимания, обусловлено определенной топологией этого знания и пони
мания как сознательных явлений, или явлений сознания, которые «как бы подве-
шиваются в длящемся опыте». Это движение мысли, порождающее динамическое 
содержание, ученый называет топосом мысли [Мамардашвили, 2019, с. 264–268].

Постнеклассическая научная рациональность В. С. Стёпина

Советский и российский философ Вячеслав Семенович Стёпин (1934–2018) 
предложил трехуровневую схему категориальной структуры научной картины 
мира как саморазвивающейся и саморегулирующейся системы, состоящей 
из классической, неклассической и постнеклассической рациональности [Стё-
пин, 2009]. Согласно этой схеме, субъект, средства и объект познания в разные 
эпохи развития научного знания (научной рациональности) находятся в разных 
системах взаимоотношений. 

Так, в эпоху постнеклассической рациональности (с середины XX в. до на-
стоящего времени) все три компонента познавательного процесса объединены 
в общую систему, когда «человек своей деятельностью направляет разви
тие системы по определенному руслу», что соответствует стиранию жестких 
граней между искусственным и естественным, и искусственное предстает 
как вариант естественного (см. подробнее: [Стёпин, 2009, с. 274–286]). 

Под искусственным Стёпин понимает процессы, сконструированные человече-
ской деятельностью, а под естественным — те же самые процессы, но с акцентом 



56 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

на «сущностные особенности развивающегося объекта», когда «реализация одного 
из возможных сценариев развития выступает как условие и характеристика бытия 
системы, как выражение еe природы» [Стёпин, 2009, с. 283]. 

Ученый отмечает, что в период постнеклассической рациональности искусст­
венное реализуется в процессе человеческой деятельности, когда из ряда возмож-
ных путей эволюции развивающейся системы необходимо выбрать приоритетную 
линию развития, однако решение этой проблемы в силу ее неоднозначности не мо-
жет быть заранее просчитано и достигнуто оптимальным способом. В то же время 
обратное движение, т. е. отмена неудачно выбранного способа действия, не приво-
дит субъект познания в прежнюю точку. Это объясняется тем, что нестабильность 
и непредсказуемость внешней среды и приобретенный субъектом опыт создают 
новые условия, при которых «старая» проблема предстает в обновленном виде, что 
требует внести дополнительные изменения в нормы и способы исследовательской 
деятельности, учесть влияние «внеплановых» факторов, возникших за «упущен-
ное» время — время поиска, приведшего к неудачному решению. 

Концепт «естественное» стоит ближе всего к понятию эмпирического иссле-
дования, представления о стратегиях которого также изменяются в период пост-
неклассической рациональности, поскольку точная воспроизводимость экспери-
мента применительно к развивающимся системам, т. е. повторение эксперимента 
с целью подтверждения ранее полученных результатов, невозможна по тем же 
причинам, что и в результате «искусственной» исследовательской деятельности.

В связи с подобной интерпретацией постнеклассической рациональности очень 
непросто найти однозначное соответствие между компонентами пар «искусствен­
ное – естественное» и «сущее – существующее», когда сами пары в силу стира
ния граней между их компонентами уже не могут называться дихотомическими. 
Таким образом, Стёпин рассматривает их не как оппозицию, а как обязательные 
составляющие системы теоретического и эмпирического знания, формирующие 
современную научную картину мира, концептуальное ядро которой составляют 
живая природа, неживая природа и общество [Стёпин, 2009, с. 266]. 

При таком взгляде эмпирические идеальные объекты, составляющие смысл 
«фактофиксирующих высказываний эмпирического языка науки», представляют 
собой особые абстракции. С их помощью создаются модели реальных ситуаций 
эксперимента и систематических наблюдений, относительно которых формули-
руются эмпирические зависимости и факты [Стёпин, Кузнецова, 1994, с. 47–48]. 
Связи между этими описаниями и моделями формируют новую научную картину 
мира, которая вводит представление о главных системно-структурных характе-
ристиках предмета соответствующей науки. 

Парадоксы и пределы мысли Г. Приста

Казалось бы, не требует доказательства тот факт, что существование пара
доксов и противоречий нарушает все законы ортодоксальной логики в констатации 



История идей и современность 57

истины — возможности вывода истинных заключений из истинных посылок. 
Диалетеизм, сторонником которого является австралийский философ Грэм Прист 
(Graham Priest) (род. 1948), утверждает обратное: вопреки закону непротиворе-
чия существуют предложения, являющиеся истинными наравне с теми, которые 
представляют собой их отрицания, а это равносильно существованию истинных 
противоречий. 

Согласно радикальному подходу Приста к описанию работы мысли, до-
стигшей своего предела [Прист, 2024], процесс познания носит необратимый 
характер, устремленный в бесконечность. Когда человеческая мысль заходит 
настолько далеко, что, достигнув своего предела, останавливается на вооб-
ражаемой границе, за которой, согласно положениям диалетеизма, нарушают
ся законы ортодоксальной логики и возникают парадоксы и противоречия, 
она должна приступить к поиску пути объяснения этих парадоксов. Однако 
классическая интуиционистская логика не обладает инструментами разреше-
ния парадоксов в силу «утопáния» в частных способах, поэтому для выхода 
на «границу мысли» требуются более общие схемы, реализующие модели 
параконсистентной, или паранепротиворечивой, логики.

Прист выделяет четыре предела мысли, при которых возможно возникнове-
ние противоречий и парадоксов: пределы выразимости (существуют особенности 
мира, выходящие за рамки языка выражения мысли), пределы итерации (уход 
в математическую бесконечность), пределы познания (описание отношений, 
возникающих между субъектами и миром, который они познают) и пределы кон-
цептуализации (существуют вещи за пределами концептуализации) [Прист, 2024, 
с. 38, 59, 83, 107], — и далее занимается поисками противоречий на границах. 

Это те самые границы, за которые, следуя правилам ортодоксальной логи
ки, не могут выйти определенные концептуальные процессы, движимые раз-
вивающейся мыслью (те, что соответствуют пределам мысли: описание, итера
ция, знание, концептуализация) [Прист, 2024, с. 29]. Однако с точки зрения 
параконсистентной логики они все-таки пересекают эти границы мысли, 
а парадоксы и противоречия являются результатом, предметом или источником 
этого пересечения. 

Кроме того, Прист вводит такое понятие, как тотальность — ареал су
ществования, полный «паспорт» всех реальных вещей, которые можно уви-
деть, выразить, описать, объяснить и пр. Ситуации возникновения противоре-
чий в тех местах, где концептуальные процессы пересекают границы мысли, 
Прист называет замыканием и трансцендентностью: замыканием в том смыс-
ле, что в этих ситуациях создаются условия, при которых объект познания на-
ходится внутри тотальности, а трансцендентностью — в смысле условий, 
при которых объект познания находится вне тотальности.

Так в противовес упоминаемым выше сущему и существующему, основ
ным понятиям онтологии, «несущимся» по пути «стрелы» достижимого зна-
ния, Прист вводит весьма необычные понятия внутреннего и внешнего со-
держания тотальности — понятий, необходимых для описания процессов, 



58 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

происходящих на парадоксальной границе, одновременно соединяющей и раз-
деляющей две мысли: мысль, достигшую познанного, и мысль, «зашедшую 
слишком далеко» и направленную на непознанное. 

Рассуждая столь оригинальным образом, Прист показал, что законы диале
теизма работают на границе познанного и непознанного — внутреннего локу-
са, находящегося внутри тотальности, и внешнего локуса, находящегося вне то-
тальности. Именно там возникают парадоксы, неразрешимые через прежнее, 
внутреннее, знание, но вполне объяснимые с точки зрения еще не-познанного 
или не-ожидаемого знания — внешне локализованного знания. По-видимому, 
дальнейшее развитие отдельных положений и законов диалетеизма, а также 
анализ диалетеических противоречий поможет изучению процессов позна-
ния и сподвигнет исследователей вторгнуться в «обозримую бесконечность», 
т. е. «выйти за пределы их собственных мыслей, заставляя их идти туда, куда 
раньше не заходила ни одна мысль (или, во всяком случае, не одна их мысль)» 
[Прист, 2024, с. 36].

Заключение: все против всех, или кто за кого

Ученые по-разному выстраивают логику своих рассуждений и исследова-
ний, выступая приверженцами избранного ими методологического направления 
научного поиска и придерживаясь соответствующих исходных концепций и тер-
минологии. Это позволяет им с разных позиций расставлять важные для понима-
ния акценты фактически одних и тех же явлений окружающей действительно-
сти, актуализирующие природу объективной реальности, которая изучается ими 
через философию связи и взаимодействия двух уровней знания — мыслимого 
и чувственного, сущего и существующего. В ряде случаев это достигается пу-
тем противопоставления их друг другу как альтернативных, а местами — через 
признание их неотделимости друг от друга как обязательного условия взаимного 
существования. Разница в подходах к пониманию природы истинного знания по-
могает проникнуть в суть обогативших эпистемологию и онтологию науки много-
образных направлений, разработанных философами прошлого и современности.

Все ученые единым фронтом выступают против эмпиризма, т. е. признают 
приоритет умопостигаемого над умозрительным. Их рассуждения о том, како-
во соотношение в познании природы реальности сущего и существующего, 
позволяют сделать ряд выводов относительно некоторых рассмотренных ими 
смежных вопросов. 

Вывод первый: проблема индукции и индуктивных методов 

Для В. С. Стёпина индукция является непременным атрибутом процесса 
познания, поскольку общие теоретические закономерности о предмете иссле-
дования выводятся на основе данных, полученных методом индукции, и знание 



История идей и современность 59

тем самым переходит из эмпирической формы в теоретическую. Противопо-
ложную точку зрения имеет К. Поппер, по мнению которого индукцию следует 
исключить из процесса познания (ее, как он считает, даже вообще не сущест
вует!), поскольку она приводит к бесконечному регрессу и не способствует 
достижению истинного знания, переводя его в разряд «вероятных выводов».

Вывод второй: критика Платона

Критика воззрений Платона У. Куайном касается существования абстракт-
ных объектов (универсалий). Платон трактует их отдельно от объектов физи-
ческого мира, а это, по мнению Куайна, приводит к двусмысленности и непо-
ниманию того, что кроется за каждым из этих концептов. Если же понимание 
объекта физического мира не замыкать в границах «некоторой обособленной 
конкретной целостности», а связать ее с соответствующими абстрактными ка-
чествами или характеристиками, то абстрактное свойство физического объек
та уже не будет восприниматься как чисто идеальное, оторванное от реального 
мира, и также может выводиться из опыта «в связке» с самим физическим 
объектом, признаком или качеством которого оно является.

Вывод третий: анти-эмпиризм

Непримиримыми противниками эмпиризма выступают У. Куайн и К. Поп-
пер, однако каждый из них использует разные подходы и инструменты в ходе 
критики этого философского направления. У. Куайн выступает против двух 
догм эмпиризма — догмы об изолированном высказывании и догмы о рас-
хождении между аналитическим и синтетическим, а К. Поппер — против 
«фундаментального тезиса эмпиризма» о том, что истинность или ложность 
высказываний науки может определяться только опытом. Отсюда ведет начало 
отрицание К. Поппером индукции как наиболее характерного метода познания 
и верифицируемости теории в рамках эмпиризма.

Вывод четвертый: разрешение противоречий

В русле рационального мышления К. Поппер и Г. Прист в своих исследо-
ваниях ставят акцент на идее разрешения противоречий, возникающих при по-
пытках выяснить, является ли истинным или объективным то или иное научное 
суждение и насколько далеко могут простираться границы мысли, познающей 
природу реальности. Очевидно, что такие подходы имеют целью не выясне-
ние свойств сущего и существующего, а определение функциональных воз-
можностей мышления, т. е. способности исследователя путем применения 
подходящих логических операций добиться ожидаемых результатов. Обеим 
концепциям, развитым до уровня теорий, нельзя отказать в оригинальности 
и нетривиальности, а также следует отдать должное их логической стройно-
сти и стремлению авторов для их обоснования использовать все имеющиеся 



60 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

арсеналы науки. Однако в них все-таки замечаются следы формальных выво-
дов и заключений, ориентированных на достижение заранее запланированных 
результатов. 

Тем не менее вопросы, которые поднимают К. Поппер и Г. Прист, указы
вают направления и перспективы дальнейших исследований в области эпи-
стемологии и онтологии науки. Предложенные ими методы если не смогут 
разрешить все противоречия, то помогут эти противоречия как минимум обна
ружить, и как максимум над ними задуматься. 

Вывод пятый: теория познания

М. К. Мамардашвили поднимает теорию познания на новый — «органиче-
ский» — уровень понимания, приводя другой (вернее, дополнительный) взгляд 
на познание, вводя в содержание эпистемологии новое свойство познания — 
его событийность, направленность мысли, топологичность событий знания 
и понимания, когда новое знание занимает свое место в пространственно-вре-
менном континууме общего объема знаний, накопленного за всю историю раз-
вития науки, когда оно «вписывается» в череду уже существующих «готовых 
смыслов», в их бесконечную и непрерывную последовательность.

Помещение нового знания во внешний мир, на что указывает М. К. Ма-
мардашвили в контексте современных исследований, сходно с концепцией 
В. С. Стёпина о трех уровнях научной рациональности, а именно, с концепцией 
третьего уровня — уровня постнеклассической рациональности, в которой 
сложные самоорганизующиеся системы требуют для своего освоения учета 
степени самоорганизации во внутреннем пространстве-времени, открытости 
во внешнее пространство-время и включение в свое содержание новых смыс-
лов и нового понимания объектов системы как процессов, отражающих взаимо
действие сущего и существующего.

*   *   *
Как же все-таки человек познает мир, если, следуя словам неизвестного 

философа, приведенным в эпиграфе статьи, «мир шире рамок человеческого 
ума» и, по словам Марка Твена, «он был до нас и ничего нам не должен»? Ответ 
на этот вопрос кроется в самόм внешнем мире, куда человек проникает все глуб-
же и который сам предоставляет ему инструменты познания — «внешние расши
рения человека», так красочно описанные Маршаллом Маклюэном. 

Список источников

1.	 Куайн У. В. О. С точки зрения логики. 9 логико-философских очерков / пер. 
В. А. Ладова, В. А. Суровцева; под общ. ред. В. А. Суровцева. М.: Канон+; Реабили-
тация, 2010. 272 с. 

2.	 Платон. Государство, или О справедливости // Полное собрание сочинений 
в одном томе. М.: АЛЬФА-КНИГА, 2023. С. 748–970.



История идей и современность 61

3.	 Платон. Теэтет, или О знании // Полное собрание сочинений в одном томе. 
М.: АЛЬФА-КНИГА, 2023. С. 129–181.

4.	 Скворцов Н. Е. Платон о знании в борьбе с сенсуализмом и рассудочным эмпи
ризмом: Анализ диалога «Теэтет». М.: Либроком, 2020. 376 с.

5.	 Куайн У. В. О. Преследуя истину / пер. с англ. В. А. Суровцева и Н. А. Тараба-
нова; под общ. ред. В. А. Суровцева. М.: Канон+; Реабилитация, 2014. 176 с. 

6.	 Куайн У. В. О. Философия логики / пер. В. А. Суровцева. М.: Канон+; Реабили
тация, 2008. 192 с.

7.	 Садовский В. Н. Карл Поппер и Россия. М.: Эдиториал УРСС, 2002. 280 с.
8.	 Поппер К. Р. Логика и рост научного знания: избранные работы / пер. с англ. 

Л. В. Блинников, В. Н. Брюшинкин, Э. Л. Наппельбаум, А. Л. Никифоров; сост., общ. 
ред. и вступ. статья В. Н. Садовского. М.: Прогресс, 1983. 608 с. 

9.	 Поппер К. Р. Объективное знание. Эволюционный подход / пер. с англ. Д. Г. Лаху
ти; отв. ред. В. Н. Садовский. М.: Эдиториал УРСС, 2002. 384 с.

10.	 Рубинштейн С. Л. Человек и мир. СПб.: Питер, 2012. 224 с.
11.	 Мамардашвили М. К. Стрела познания. М.: Фонд Мераба Мамардашвили, 

2019. 272 с.
12.	 Стёпин В. С. Классика, неклассика, постнеклассика: критерии различения // 

Постнеклассика: философия, наука, культура: монография / отв. ред. Л. П. Киященко 
и В. С. Стёпин. СПб.: Mipъ, 2009. С. 249–295.

13.	 Стёпин В. С., Кузнецова Л. Ф. Научная картина мира в культуре техногенной 
цивилизации. М.: ИФРАН, 1994. 274 с.

14.	 Прист Г. За пределами мысли / пер. с англ. В. В. Целищев. М.: Канон+; Реаби-
литация, 2024. 464 с.

References

1.	 Quine, U. V. O. (2010). From a logical point of view. 9 logico-philosophical essays 
(V. A. Ladov, & V. A. Surovtsev, Trans.; V. A. Surovtsev, Ed.). Canon +; Rehabilitation. 
(Original work published in 1953). (In Russian).

2.	 Plato (2023). The state, or About justice. In Plato. Complete works in one volume 
(pp. 748–970). ALPHA-KNIGA. (In Russian).

3.	 Plato (2023). Theaetetus, or On knowledge. In Plato. Complete works in one volume 
(pp. 129–181). ALPHA-KNIGA. (In Russian).

4.	 Skvortsov, N. E. (2020). Plato on knowledge in the struggle against sensationalism 
and rational empiricism: An analysis of the Theaetetus dialogue. Librocom. (In Russian).

5.	 Quine, U. V. O. (2014). Pursuit of truth. (V. A. Surovtsev, & N. A. Tarabanov, 
Trans.; V. A. Surovtsev, Ed.). Canon +; Rehabilitation. (Original work published in 1990). 
(In Russian).

6.	 Quine, U. V. O. (2008). Philosophy of logic (V. A. Surovtsev, Trans.). Canon+; 
Rehabilitation. (Original work published in 1970).. (In Russian).

7.	 Sadovsky, V. N. (2002). Karl Popper and Russia. Editorial URSS. (In Russian).
8.	 Popper, K. R. (1983). The logic and the growth of scientific knowledge. Selected 

works (L. V. Blinnikov, V. N. Bryushinkin, E. L. Nappelbaum, & A. L. Nikiforov, Trans.; 
V. N. Sadovsky, Ed.). Progress. (In Russian). 

9.	 Popper, K. R. (2004). The logic of scientific discovery (D. G. Lahuti, Trans.; 
V. N. Sadovsky, Ed.). Editorial URSS. (In Russian).



62 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

10.	 Rubinstein, S. L. (2012). The man and the world. Piter. (In Russian).
11.	 Mamardashvili, M. K. (2019). Arrow of knowledge. Merab Mamardashvili Foundation. 

(In Russian).
12.	 Stepin, V. S. (2009). Classics, non-classics, post-non-classics: Criteria of distinc-

tion. In Kiyashchenko, L. P., & Stepin V. S. (Eds.). Post-non-classics: philosophy, science, 
culture: A monograph (pp. 249–295). Mir. (In Russian).

13.	 Stepin, V. S., & Kuznetsova, L. F. (1994). The scientific picture of the world 
in the culture of a technogenic civilization. IFRAN. (In Russian).

14.	 Priest, G. (2024). Beyond the limits of thought (V. V. Tselishchev, Trans.). Canon+; 
Rehabilitation. (In Russian).

Информация об авторе / Information about the author:

Ольга Максимовна Корчажкина — кандидат технических наук, старший науч
ный сотрудник федерального исследовательского центра «Информатика и управление» 
Российской академии наук, Москва, Россия.

Olga M. Korchazhkina — PhD in Technical Sciences, Senior Researcher of the Fede
ral Research Centre “Computer Science and Control” of the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia.

olgakomax@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-0020-4914



Научно-исследовательская статья
УДК 177.7
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

ФИЛОСОФИЯ ПОНИМАНИЯ: 
ИСТОРИЧЕСКИЙ ОПЫТ ИНТЕРПРЕТАЦИИ

Елена Николаевна Шульга

Институт философии РАН,
Москва, Россия, 
elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377

Аннотация. Философия рассматривает проблематику понимания в самом широ-
ком контексте, не ограничиваясь изучением только когнитивных процессов, связанных 
с пониманием как феноменом сознания. Философский взгляд на проблему понимания 
предполагает обоснование соотношения знания и понимания как взаимосвязанного 
процесса, раскрывающего саму суть процесса человеческого познания. С другой сто-
роны, наряду с гносеологической составляющей процесса познания и выяснением ус-
ловий, сопутствующих пониманию, актуальным становится рассмотрение ряда мето-
дологических вопросов, связанных с изучением того конкретного материала, который 
используется для решения данной проблемы. Восхождение к пониманию начинается 
с процесса познания, с изучения конкретного предмета, конкретной области знания, 
но также и с изучения текста. Правильно понять изучаемый текст (художественный, 
научный, философский) — это значит использовать в своем исследовании методы 
и принципы интерпретации, которые разрабатываются в рамках философской гер-
меневтики как методологии философской интерпретации. Изучение текста с тем 
или иным содержанием предполагает, что исследователь нацелен на выяснение того 
истинного смысла (часто неявного, скрытого), который этот текст передает. Именно 
эта задача — поиск истины — объединяет усилия ученых, работающих в самых раз-
ных областях знания. Таким образом, проблема понимания задает перспективы разви
тию философской герменевтики, методологические результаты которой могут быть 
востребованы в конкретной научно-исследовательской деятельности ученых.

У каждой научной дисциплины есть свой предмет, своя проблематика, а также 
своя история. Обращение к истории становления философской герменевтики, 

© Шульга Е. Н., 2025

Теория 
познания

Theory 
of Knowledge



64 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

восходящей к эпохе Античности, позволяет показать, как формировалась методология 
интерпретации. На первых этапах истории она была связана с практикой истолкования 
устного слова, где задача «правильного истолкования» придавала ценность каждому 
слову и тем самым формировала основы соотношения знания и понимания.

В статье будет рассмотрен и проанализирован исторически самый ранний опыт 
понимания и интерпретации, создающий культурно-историческую основу философской 
герменевтики. 

Ключевые слова: понимание, знание, образ, смысл, слово, текст, интерпретация, 
философия, герменевтика

Для цитирования: Шульга Е. Н. Философия понимания: исторический опыт ин-
терпретации // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 63–75.  
https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

Scientific research article
UDC 177.7
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

PHILOSOPHY OF UNDERSTANDING: 
HISTORICAL EXPERIENCE OF INTERPRETATION

Elena N. Shulga

Institute of Philosophy RAS,
Moscow, Russia, 
elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377

Abstract. Philosophy considers the problems of understanding in the mostly broad 
context, not restricting itself just to the study of cognitive processes associated with un-
derstanding as a phenomenon of consciousness. The philosophical view of the problem 
of understanding presupposes the substantiation of the relationship between knowledge 
and understanding as an interrelated process that reveals the very essence of the pro-
cess of human cognition. On the other hand, along with the epistemological component 
of the process of cognition and the clarification of the conditions accompanying understand-
ing, the consideration of a number of methodological issues related to the study of the spe-
cific material that is used to solve this problem becomes relevant. The ascent to understan
ding begins with the process of cognition, with the study of a specific subject, a specific area 
of knowledge, but also with the study of the text. Correct understanding of the text under 
study (fiction, scientific, philosophical) means to use in your research the methods and prin-
ciples of interpretation that are developed within the framework of philosophical hermeneu-
tics as a methodology of philosophical interpretation. The study of a text with a particular 
content assumes that the researcher is aimed at finding out the true meaning (often implicit, 
hidden) that this text conveys. It is this task — the search for truth — that unifies the efforts 
of scientists working in various fields of knowledge. Thus, the problem of understanding 
sets prospects for the development of philosophical hermeneutics, the methodological 
results of which can be required in the specific research activities of scientists. Each scien
tific discipline has its own subject, its own problems, as well as its own history. Turning 



Теория познания 65

to  the history of  the formation of philosophical hermeneutics, dating back to  the era 
of antiquity, allows us to show how the methodology of interpretation has been formed. 
At the first stages of history, it was associated with the practice of interpreting the spoken 
word, where the task of “correct interpretation” gave value to each word and thereby formed 
the basis for the relationship between knowledge and understanding. The article will con-
sider and analyze the historically earliest experience of understanding and interpretation, 
which creates the cultural and historical basis of philosophical hermeneutics.

Keywords: understanding, knowledge, image, meaning, word, text, interpretation, 
philosophy, hermeneutics

For citation: Shulga, E. N. (2025). Philosophy of understanding: Historical experien
ce of interpretation. MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 63–75. https://doi.
org/10.24412/2078-9238-2025-456-63-75

Введение

Реконструировать историю зарождения герменевтики можно путем 
обращения к различным практикам истолкования, существовавшим 
в разные эпохи, в том числе исторически далеко отстоящим от того 

отношения к истолкованию и интерпретации, которое существует сегодня. 
Практика истолкования получила распространение в самых разных культурах, 
и она имела свои специфические черты и особенности в связи с отношением 
людей к интерпретируемому материалу — устному слову, высказываемому 
сообщению или даже к целому тексту, понимание которого было обусловлено 
самыми разными (в том числе глубинными, эпистемологическими) причина-
ми. Понимание в широком его значении обусловлено существующей картиной 
мира, характерной для миропонимания народа данной страны и конкретной 
исторической эпохи. Понимание соответствует также и традиционным верова-
ниям этого народа, а также тому уровню знания, которое раскрывалось в различ
ных (и наиболее типичных для данной эпохи) формах познания.

О некоторых наиболее древних практиках истолкования: 
от герменевтики образа к вопрошанию и смыслу 
истолкования

Одна из наиболее древних герменевтических практик связана с истолко
ванием образов сновидений, и эта практика была распространена практиче-
ски повсеместно, что можно объяснить отношением людей к сновидению 
как к посланию из другого мира. Смысл образов сновидений не всегда был 
ясен и соотнесен с тем, что происходило наяву или что ожидал сам человек, 
поэтому нужно было правильно истолковать это послание, а также выяснить, 
какие подсказки сновидения нужно было воспринимать как наиболее важные 
сообщения. 



66 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Потребность получать образные, зримые и понятные сообщения, способ-
ные помочь человеку разрешить трудные жизненные вопросы, способствовала 
распространению такого искусства толкования, которое получило название 
onirocrisia. Это понятие использует Артемидор Эфесский, который известен тем, 
что написал «Трактат об истолковании снов» в пяти книгах, где он суммирует 
различные традиции истолкования, существовавшие до него и подчеркивает, 
что все они основаны на следующем принципе: «Онирокрисия есть не что иное, 
как переход от вероятного к вероятному» [Фестюжьер, 2000, с. 167]. Как можно 
заметить, данное высказывание парадоксальное, но со своим подтекстом. 

Артемидор выводит принципы истолкования сновидений, исходя из ана-
лиза уже сбывшихся сновидений, подразделяя их смысл на буквальный 
(это как раз то, что было увидено во сне и что было исполнено наяву) и ал-
легорический, в котором один образ или одно событие знаменует другое. 
Поскольку душа во сне естественным образом намекает на что-то, то это «что-то» 
как раз является основанием для аллегорической интерпретации. 

Используя образы сновидений для предсказаний будущего, Артемидор 
выделяет четыре основных способа предсказаний: «многое через многое», 
«многое через малое», «малое через малое», «малое через многое». Он разли-
чает развернутые сновидения, сюжет которых запоминается человеком в виде 
некой истории событий, сбывающихся наяву, и в которых реализуется принцип 
«многое через многое». Наряду с развернутым сновидением он пишет и о со-
ставном сновидении, по отношению к смыслу которого расшифровке под-
лежит каждый образный элемент. В результате Артемидор Эфесский создает 
своего рода толковый словарь образов сновидений с четким указанием на то, 
как следует их истолковывать. Например, увиденных во сне животных истол-
ковывать сообразно их природному нраву (хитрость, сила, необузданность, 
дикость). Так, образ коня в сновидении, как отмечает И. А. Протопопова, 
соответствует реальному восприятию коня с его необузданностью и дикостью. 
Этот же самый смысл (восходящий к образу коня) используется в платоновской 
философии как метафора, указывающая на понимание философом природы 
человеческой души. Такое понимание образа как раз и соответствует принципу 
интерпретации «многое через малое» в типологии Артемидора [Протопопова, 
2001, с. 308–312]. 

По принципу «многое через малое» истолковывается сон, в котором бере-
менной женщине приснилось, что она родила змею. Рожденный ею ребенок 
со временем стал прославленным ритором, а ритор, как известно, хорошо 
владеет языком, речью, он образован и умен, но при этом изворотлив, как змея, 
и умеет уходить от ненужных споров.

Другой аналогичный пример с тем же самым образом змеи, которую во сне 
видит уже другая беременная женщина, касается совершенно иного истолкова-
ния. Женщина эта была женой жреца, а сын ее со временем стал иерофантом, 
поэтому истолкование сновидения, в котором женщина родила змею, долж-
но было указывать на благоприятный исход увиденного во сне. Перспектива 



Теория познания 67

благоприятного исхода в восприятии образа змеи в сновидении этой женщины 
связана с тем, что змея — это священное животное, которое используют жрецы 
в осуществлении мистерии, и это животное связано с именем Аполлона.

Таким образом, истолкование наиболее ярких образов сновидения всегда 
соотносится с образом жизни, социальным положением и с самой жизненной 
ситуацией, которую следует истолковывать.

Отношение к сновидениям как к предсказаниям жизненно важного значения, 
например, связанного с болезнями и способами их преодоления, было обус
ловлено верой в то, что сам Асклепий — бог врачевания принимает участие 
в жизни человека, посылая сновидения, предупреждающие о болезни и дающие 
подсказку в ее лечении. Так, Гален — римский философ и личный врач Марка 
Аврелия, учитывал эту особенность сновидений в своей врачебной практике.

Наряду с распространением такого практического отношения к интерпре-
тации образов сновидения, как в случае с врачеванием, долгое время сохраня-
лась уверенность людей в том, что существуют вещие сны, которые являются 
божественными посланиями, например, происходящими непосредственно 
от Зевса — главного бога пантеона греческих богов. Именно такие сны истол-
ковываются как предзнаменования. Стремление философов объяснять любые 
события и явления на сущностном уровне нашло подтверждение и в случае 
отношения к сновидениям. Так, Демокрит саму способность человека видеть 
сны и запоминать образы и события сновидения называет «моментальным 
схватыванием». При этом способность получать жизненно важные сведения, 
подсказки или даже знания во сне приписывалась душе, а потребность истол-
ковывать образы сновидений реализовывалась на уровне понимания самим 
человеком глубокой связи его с миром, выраженной посредством символиче-
ских образов. Придание символическим образам сновидений жизненно важ-
ного, рационального смысла, перевод символического знания в рациональное 
осознавалось таковым только в случае, если сны сбывались. 

С точки зрения современной когнитивной герменевтики процесс «момен
тального схватывания», который так метко определяет Демокрит, следует 
понимать как способность нашего сознания сохранять в памяти именно 
те образы, которые затем истолковываются как наиболее важные, способные 
повлиять на адекватное восприятие той или иной жизненной ситуации, на по-
нимание их смысла. Контекст понимания во всех этих случаях всегда зависит 
от конкретной ситуации, но при этом может побуждать человека к принятию 
какого-то важного решения, к действию или даже к созидательной, творческой 
деятельности. 

Что касается различия в практиках истолкования, характерных для конкрет
ных культур, то следует упомянуть о египтянах, которые выстраивали свои про-
рицания, основываясь на образах проходящих по улице людей, в то же время 
иудеи придавали большое значение не только сновидениям, но и сакральным 
предметам, а также числам и числовой последовательности, как, например, 
в каббале.



68 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

В эпоху Античности интерес к получению знания сверхчувственным обра-
зом реализовывался в практике вопрошания как искусстве правильно задавать 
вопросы. Наиболее примитивным способом вопрошания является простое 
угадывание. Например, по шуршанию листьев священного дуба как отве-
та Зевса на задаваемый ему вопрос или посредством подкидывания белых 
и черных камешков и их расположению, по киданию монет, наконец, посред-
ством погружения человека в транс с последующим истолкованием смысла 
ответов на задаваемые ему вопросы. Как можно предположить, уже на этом 
уровне восприятия знаков как предзнаменований, а также высказанных слов 
и конкретных изречений осуществлялась важная эпистемологическая задача, 
связанная с их истолкованием. В результате такой интеллектуальной деятель-
ности по истолкованию постепенно сформировались специальные требова-
ния, касающиеся реализации искусства истолкования — перевода на простой 
и понятный язык того скрытого смысла, который содержался в иносказании 
или коротком высказывании прорицателя на задаваемый ему вопрос. 

Из практики вопрошания и традиции истолкования сформировалась потреб-
ность в людях, которые были специально подготовлены для такой деятельности. 
Они известны нам как оракулы, сивиллы, жрецы-профеты, т. е. те люди, кото-
рые, как предполагалось, обладали особым пророческим и поэтическим даром, 
мистическим опытом и способностью правильно истолковывать и доносить 
до понимания людей сокровенный и/или даже божественный смысл изречений. 
Содержание конкретного высказывания оракула и смысл его ответа на задан-
ный вопрос обычно передавались вопрошающему в такой возвышенной форме, 
чтобы смысл высказывания не снижал авторитет самого оракула. Соответствен-
но, главная роль переходила от оракула к толкователю. Функция жреца-толко-
вателя (жреца-профета) состояла в том, чтобы помогать оракулу осуществлять 
весь необходимый ритуал, сопровождавший и предшествовавший получению 
откровения. После получения такого откровения жрец-профет должен был 
самым достойным образом передать вопрошающему (клиенту) слова ораку-
ла без искажений их истинного смысла или домысливания с использованием 
произвольных аргументов. Напротив, от толкователя требовалась лаконичность, 
простота и доходчивость выражения мысли оракула, но без упрощения смысла 
сказанных им слов. Эти требования поддерживали высокий интеллектуальный 
статус не только самого оракула, но и толкователя. Неслучайно Платон в диа-
логе «Ион» (534с) соотносит дар толкователя с поэтическим даром и указывает 
на то, что истолкователи воли богов — поэты, поскольку именно такого рода 
возвышенная деятельность по истолкованию приравнена к искусству. 

Уловить мудрость и тонкий подтекст в высказываниях оракула для толко-
вателя означало быть сопричастным этой мудрости. Такая установка на при-
частность к постижению высшего знания не только удостоверяла тот факт, 
что истолкованием занимаются ради передачи этого знания другим людям 
посредством интерпретации слов, но в первую очередь ради восприятия 
людьми содержащейся в этих словах мудрости.



Теория познания 69

Эти же требования касаются проблемы понимания, непосредственно 
связанной с интерпретацией как отдельных высказываний, так и текстов. 

Возвращаясь к обсуждению проблемы понимания, как она формировалась 
в недрах искусства интерпретации устного слова, следует обратить внимание 
на то, что в практике истолкования устного слова понимание услышанного на-
чинается с самоистолкования. При этом опора на собственный опыт внутрен-
него истолкования не обходится без установки человека на то, чтобы узнать 
от других лиц как можно больше о том, что его волнует в данный момент. В ко-
нечном итоге это порождает отношение человека к комментированию как к та-
кому знанию, которое и уникально в своей неповторимости, и обусловлено 
контекстом конкретной ситуации. Это же требование используется в практиках 
ведения дискуссий.

Для людей эпохи Античности понимание знания, полученного от жре-
ца-толкователя, расценивалось как нечто сказанное им от имени бога, пере-
данное его живым словом. Специфика этого вида знания состоит в том, что 
такое знание не давало никакой возможности для опыта; оно не предполагало 
его опытную проверку, поскольку было результатом священнодействия, связан-
ного с мифом. Именно мифология создавала тот главный контекст священного 
действия, который следовало понимать как выражение истинного знания — 
жреческого знания.

Отличительной особенностью мифологического мировосприятия является 
то, что мифологическое мышление соединяет воедино имя бога и его действие, 
воображаемое и объективно-действительное, чудесное и реальное. Так, Зевс 
древних греков не только олицетворяет молнию, гром и миропорядок, но пред-
стает в миропонимании людей как гром, молния и миропорядок, поэтому 
образы богов, ожидания, связанные с их именами и их действиями, наконец, 
переживаемое в мифе — все это осознается человеком как реально существую
щее, как то, что как раз и составляет основу религиозных верований, реали-
зуясь в ритуальной практике и раскрывая в ней единство реального и вооб-
ражаемого. Ритуал оказывается естественным продолжением религиозного 
верования, его воспроизведением. Благодаря ритуалу мифологические образы 
приобретают тот смысл, который выражает объективное положение вещей. 
Важно при этом и то, что предполагаемое участие богов в жизни людей, вера 
в их покровительство санкционировала соответствующее поведение, трактуя 
повседневный опыт в контексте проявления «их воли».

Отношение греков к мифу не всегда было связано с его буквальным пони-
манием. Скорее наоборот, мифология могла включаться в контекст интерпре-
тируемого высказывания лишь с целью придания ему дополнительной силы, 
поддерживающей традицию ритуала осуществления прорицания (священность 
места, где находился оракул, обстановка и таинственность, сопровождающая 
получение пророчества, воскурения, музыка и т. д.). При этом вопрошатель мог 
воспринимать услышанное пророчество как послание свыше, что не означало 
участия человеческого разума в понимании ситуации послания, оценка которой 



70 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

могла превосходить ожидания человека со стороны вмешательства богов. 
В иных случаях именно разум, а не миф или божественное предзнаменование 
открывали перспективы человеческому пониманию. 

Постепенно многовековая практика истолкования, раскрывающая разно
образие житейского опыта, стала находить отражение в конкретных поня
тиях, обладающих общим и единым смыслом. Это повлияло на формирование 
конкретного лексикона, понятийный строй которого стал оказывать влияние 
и на умственную деятельность самого человека, соприкасавшегося с необходи
мостью понимать и истолковывать события повседневной жизни. «Истолко-
вание постепенно стало представлять собой такой род умственной деятель-
ности, в которой способность человека делать заключения (умозаключения) 
иллюстрировала способность человека получать знание из чистых понятий, 
оттеснив тем самым мифологическое объяснение на периферию интерпрета-
ции» [Шульга, 2008, с. 88].

Таким образом, постепенно истолкование стало ориентироваться на язык 
понятий, а не на образы или их мифологические объяснения, приближаясь 
тем самым к философскому мышлению и к рассуждению на философском 
уровне. Развитию философского склада ума способствовало получение знания 
из чистых понятий, а такие дисциплины, как риторика, искусство аргумента-
ции, логика и философия стали занимать свое особое место в формировании 
гносеологии как теории познания и в искусстве истолкования.

В искусстве истолкования устного слова для нас интересны те первые по-
пытки систематизировать принципы правильно излагать свои мысли, которые 
высказывает Сократ. Как известно, Сократ не писал текстов, а высказывал 
свои мысли и суждения исключительно в устной форме, общаясь со своими 
учениками. Об этом вспоминает ученик и последователь Сократа Платон. 
В диалоге Платона «Федр» Сократ как раз и обучает слушателей тому, какой 
должна быть правильная речь. 

Главные принципы здесь отвечают конкретным способностям челове-
ка. Во-первых, человек может «охватывать все общим взглядом, возводить 
к единой идее то, что повсюду разрознено»; во-вторых, он умеет «разделять 
все виды на естественные составные части» (265d – 266a).

Другими словами, он умеет возводить частное к общему, а из общего полу-
чать частное знание, мысля при этом так, чтобы передаваемые смыслы были 
понятны. (Этот принцип познания Сократ называет диалектикой, определяя ее 
как искусство задавать вопросы и находить на них правильные ответы, попут-
но овладевая навыками философского рассуждения вслух). Перспективность 
использования данного подхода сводилась к тому, что он нашел свое вопло-
щение в античной герменевтике, задача которой состояла в том, чтобы уметь 
объяснить содержание и смысл текста, а не только правильно его излагать 
(или переводить на другой язык). В результате герменевтика стала развиваться 
в направлении совершенствования своего методологического аппарата и ис-
пользовала такие методы и подходы, которые соответствовали содержанию 



Теория познания 71

изучаемых текстов. Это касается и понимания греческой мифологии, интер-
претации ее образов.

Особенность современного философского отношения к греческой мифоло
гии состоит в том, что миф формирует миропонимание, создает символиче-
скую картину мира, а также передает его историю в форме повествования. 
Коротко говоря, боги греков — это их воспоминания о далеком прошлом 
их собственной истории. Такое понимание греческой мифологии позволяет вы-
делить, по крайней мере, два основных типа истолкования — символическое, 
опирающееся на аллегорию, и историческое, отвечающее наивной менталь-
ности древних греков. 

Положительным аспектом в понимании значения греческой мифологии 
для философии является не только то, как она объясняет происхождение мира 
и человека в нем, но также и то, что повествовательный характер разнообраз-
ных сюжетов мифологии предполагает множественность их интерпретации, 
в том числе на уровне восприятия личности богов, героев и людей. Так, долгое 
время римские читатели «Илиады» Гомера представляли себя прямыми по-
томками троянцев, настолько убедительными были эти повествования. Не слу-
чайно и то, что в античной герменевтике центральной темой, связанной с ин-
терпретацией мифов, стало обсуждение сюжетов этих мифов с точки зрения 
соотношения божественного и человеческого.

Следующий важный исторический этап в развитии герменевтики связан 
с различными религиозными традициями, начиная с библейского экзегезиса, 
в котором главным является понимание смысла вероучения с учетом понимания 
природы божественного и человеческого.

Интерпретация и религиозная традиция

Общая тенденция в становлении многовековой традиции истолкования 
может быть определена на основании изучения Библии с точки зрения различ-
ных приемов и методов интерпретации, которые используют в своей практике 
представители различных религий. В конкретных конфессиях именно прак-
тика истолкования диктует отношение к текстам Библии. Этот этап развития 
герменевтической мысли представляет собой длительный процесс перехода 
от понимания устного слова как священного к письменному тексту как пере-
даче божественного откровения. 

Формированию научно-методологического аппарата самой герменевтики 
предшествует длительный период споров и дискуссий между язычниками 
и иудеями, между иудеями и христианами, когда каждый излагал свой взгляд 
на вероучение и на мир в целом так, чтобы сохранить незыблемой истинность 
своего учения. Так, иудаизм для язычника был не иначе как «варварское суеве-
рие», этически замкнутая религия «избранного народа». Напротив, христианст
во проповедовало идею «веры среди всех народов» (Римл. 1:5). 



72 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Подтверждение правильности аргументов, адекватных прочтению текстов 
Библии, было ареной идеологических состязаний между евреями и язычни-
ками. Толкование Писания должно было совершаться устно и только устно, 
без подглядывания в библейский текст, и «даже в субботу — основной день 
изучения Писания для народа — его толкование должно было совершаться 
только устно!» [Гиршман, 2002, с. 27]. 

Интерпретация использовалась и в качестве основания, регламентирую
щего поведение верующих. С этой целью служители Храма в Иерусалиме 
были разделены на 24 группы и назывались стражами, служившими в течение 
недели на протяжении всего года. «Священники занимались жертвоприно-
шением животных, левиты помогали им и в частности занимались пением 
псалмов в момент совершения ритуала. Строгое следование законам Торы 
гарантировало чистоту и святость священников, бывших потомками Аарона, 
брата Моисея. <…> В большинстве случаев решения в области ритуального 
и священнического законов принималась на основании Торы и ее интерпрета-
ции» [Шиффман, 2000, с. 70].

Противоборство в интеллектуальной сфере воспринималось представите-
лями различных конфессий как борьба за истинный смысл Священного Писа-
ния, а это как раз и обеспечивало целостность самого вероучения. Так, основой 
правильного понимания смысла текстов Нового Завета была устная проповедь 
на арамейском языке, что привело к влиянию семитизмов на становление языка 
новозаветного писания. Отсюда правильное отношение к языку Библии стало 
первым (универсальным) герменевтическим правилом интерпретации. 

Сопоставляя смысл одного и того же выражения, например, понятия 
«сын Божий» в контексте разных культур и вероучений, следует подчеркнуть, 
что в иудейской традиции это выражение широко используется в обыденном 
языке как обязательное условие праведной жизни по законам и традиции. 
В христианском же понимании понятие «сын Божий» используется исключи-
тельно в отношении Христа. Что касается истинного смысла основополагаю-
щих постулатов христианства, ранних его форм, то эти постулаты сводились 
к двум важнейшим утверждениям: 1) Иисус воскрес из мертвых и 2) Иисус 
умер за наши грехи.

Замечу, что вера в воскресение древнейшая; она восходит к палестинской 
общине непосредственных учеников Иисуса; в то же время вера в воскресе-
ние утверждается в сознании христиан как возможность победы над смертью, 
поскольку Христос «смертью смерть попрал». 

Приведенные примеры показывают, что на протяжении многих веков у пред-
ставителей разных культур и религий сохраняется традиция, поддерживающая 
бережное отношение к устному слову, обладающему должным авторитетом. 
Для иудаизма безусловным авторитетом обладают законы Моисея, а также 
многочисленные узаконенные комментарии, которые не нарушают незыблемость 
самого вероучения. Комментатор в интерпретации текста должен придерживать-
ся определенных правил. Приведу некоторые из этих правил: 1) в интерпретации 



Теория познания 73

ясное следует соотносить с туманным; 2) логически последовательное надо 
соотносить с логически противоречивым; 3) обязателен учет личности автора 
по отношению к его литературному творению.

Эти правила справедливы не только для сакральных текстов и памятников 
религиозной мысли, но и для текстов с самым разным содержанием.

Большое влияние на практику толкования религиозных текстов оказала 
традиция, восходящая к античной герменевтике, в частности, в использо-
вании аллегорического объяснения Писания, утверждая тем самым мысль 
о методологическом единстве принципов герменевтики и их применимости 
к боговдохновенным записям Писания. Герменевтические методы признают
ся эффективными и в отношении скрытого смысла текста, в особенности 
к тем фрагментам, где присутствует аллегория. Однако аллегория, выраженная 
сложной фразой, может иметь несколько толкований: одно толкование пере-
дает смысл, связанный с непосредственным воображением толкователя; другое 
толкование произведено воображением, направляемым интеллектом самого 
интерпретатора, и смысл интерпретируемого фрагмента или фразы отражает 
внутреннее содержание этой фразы. 

Например, Маймонид (1138–1204), который изучал историю Устной Торы 
и комментировал Вавилонский и Иерусалимский Талмуд, пишет: «Велика 
сила пророков… <…> они отчетливо провозгласили и разъяснили, что все 
эти формы, постигаемые всеми пророками в пророческом видении, суть фор-
мы сотворенные, творец которых — Бог. И это поистине так, поскольку вся-
кая воображаемая форма является сотворенной» [Моше бен Маймон (Маймо-
нид), 2003, с. 225]. Как можно заметить, в описании силы пророков Маймонид 
использует сравнение, ассоциируя эту силу с силой самого Творца, и все, что 
постигли пророки в своих пророческих видениях — это тоже сотворено Богом, 
поэтому и само свойство воображения — способность воображения, которая 
присуща человеку (как пророку), — реализуется в самых разных формах, 
и они также являются сотворенными.

Маймонид уверен в том, что любой мудрец, обретший истину, намеревает-
ся преподать другим то, что относится к этому его знанию. Однако он должен 
говорить об этом знании — Божественной мудрости, — не иначе как прибегая 
к аллегориям и загадкам. Такой подход к интерпретации как способу получе-
ния знания имеет свое оправдание и свое объяснение: «Писание говорит тебе 
словами, скрывающими тайну… И речь обо всем этом ведется многозначными 
выражениями, дабы толпа восприняла их в смысле, соответствующем мере 
ее понимания и слабости ее интеллектуальных представлений, а совершен-
ный, обретший знание, воспринял бы их в другом смысле» [Моше бен Май-
мон (Маймонид), 2003, с. 25]. Из приведенного высказывания можно сделать 
вывод, что при истолковании сложных и неоднозначных текстов следует при-
нимать во внимание уровень подготовленности аудитории, для которой пред-
назначена эта интерпретация и эти знания. Другими словами, одна интерпре-
тация для профанов и совсем иная для «посвященных».



74 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Заключение

Исторический опыт интерпретации не завершается теми аспектами станов-
ления античной герменевтики, которые были представлены в данной статье. 
Главный вывод, касающийся преемственности знания и сравнительного опыта 
истолкования, отношения к знанию, к формам обучения и способам передачи 
знаний, можно изложить, кратко перечислив некоторые особенности обучения, 
которые характерны для конкретных культур. Так, классическое античное обра-
зование становится базовым для христианства, о чем свидетельствует история 
европейской философии и культуры. Подтверждением идеи преемственности 
знания является римская система образования, куда входит изучение класси-
ческой литературы: Гомера, Гесиода, Пиндара, Вергилия и других, причем 
изучение художественной литературы сочеталось с освоением других предме-
тов (математики, геометрии, географии и др.), а также предполагает изучение 
философских текстов Платона и Аристотеля. Именно изучение этих текстов 
способствовало развитию методологического аппарата философской герме-
невтики.

Современный опыт философской интерпретации текстов отличается от исто-
рически более древней традиции истолкования. Для современного интерпрета
тора важны не только слова и понимание смысла этих слов в контексте вы-
сказывания или отдельной фразы, но ему важно понять цель, ради которой 
написано данное произведение (статья, философский текст, книга), опираясь 
в своих выводах на текстуальную критику. Современная герменевтика учиты-
вает историческую информацию (биографию автора, культурную среду и т. д.), 
не говоря уже о конкретных обстоятельствах, побудивших автора к созданию 
данного изучаемого произведения. Современный интерпретатор стремится 
сопоставить и понять различные мнения, оценки, интерпретации; он система
тизирует полученные знания из разных источников, создавая и формулируя 
при этом собственную научную или философскую концепцию.

Список источников

1.	 Фестюжьер А.-Ж. Личная религия греков / пер. с англ., коммент. и указатель 
С. В. Пахомова. СПб.: Алетейя, 2000. 253 с. (Античная библиотека).

2.	 Протопопова И. А. Ксенофонт Эфесский и поэтика иносказания. М.: Изд. центр 
РГГУ, 2001. 470 с. 

3.	 Шульга Е. Н. Понимание и интерпретация. М.: Наука, 2008. 315 с. 
4.	 Гиршман М. Еврейская и христианская интерпретация Библии в поздней 

античности / пер. с англ. Г. Казимовой. М.: Мосты культуры, 2002. 184 с.
5.	 Шиффман Л. От текста к традиции. История иудаизма в эпоху Второго Храма 

и период Мишны и Талмуда / пер. с англ. А. Сиверцева. М.: Мосты культуры, 2000. 
286 с.

6.	 Моше бен Маймон (Маймонид). Путеводитель растерянных / перевод и коммен-
тарии М. А. Шнейдера. М.: Мосты культуры, 2003. 566 с.



Теория познания 75

References

1.	 Festugier, A.-J. (2000). The personal religion of the Greeks (S. V. Pakhomov, Trans., 
Comment., & Index). Aleteya. (Original work published 1954). (In Russian).

2.	 Protopopova, I. A. (2001). Xenophon of Ephesus and the poetics of allegory. Russian 
State University for the Humanities. (In Russian).

3.	 Shulga, E. N. (2008). Understanding and interpretation. Nauka. (In Russian).
4.	 Hirshman, M. (2002). Jewish and Christian Biblical interpretation in Late Antiquity 

(G. Kazimova, Trans.). Bridges of culture. (Original work published 1996). (In Russian).
5.	 Shiffman, L. (2000). From text to tradition. A history of Second Temple and Rab-

binic Judaism (A. Sivertsev, Trans.). Bridges of Culture. (Original work published 1991). 
(In Russian).

6.	 Moshe ben Maimon (Maimonides). (2003). A guide for the perplexed (M. A. Schnei-
der, Trans., & Comment.). Bridges of Culture. (Original work published 1186–1191). 
(In Russian).

Информация об авторе / Information about the author:

Елена Николаевна Шульга — доктор философских наук, ведущий научный 
сотрудник сектора методологии междисциплинарных исследований человека, профессор 
кафедры истории и философии науки Института философии Российской академии 
наук, Москва, Россия. 

Elena N. Shulga — Doctor of Philosophy, Leading Researcher in the Methodology 
of Interdisciplinary Human Studies, Professor at the Department of History and Philosophy 
of Science at the Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, 
Russia.

elena.shulga501@gmail.com; https://orcid.org/0000-0002-4570-9377



Научно-исследовательская статья
УДК 323
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-76-87

АУТОПОЭЗИС ТВОРЧЕСКОЙ ЛИЧНОСТИ: 
ТВОРЧЕСТВО И ПОТРЕБЛЕНИЕ КАК МОДУСЫ 

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНОГО ВЫБОРА В ЦИФРОВУЮ ЭПОХУ 
(СОЦИАЛЬНО-ФИЛОСОФСКИЙ АСПЕКТ)

Ростислав Викторович Васюков

Российский государственный социальный университет,
Москва, Россия,
rostislawww@mail.ru; https://orcid.org/0009-0006-1904-1875

Аннотация. Статья посвящена исследованию диалектики творчества и потреб
ления как экзистенциальных модусов бытия в условиях цифровой эпохи. Автор 
рассматривает аутопоэзис творческой личности как процесс самоосуществления 
в творчестве, позволяющий сохранять субъектную автономию вопреки давлению 
потребительских практик и алгоритмизации современного общества. Через междис-
циплинарный синтез философских, социологических и психологических подходов 
анализируются ключевые вызовы, стоящие перед творческим субъектом.

Особое внимание уделяется роли цифровой среды, которая, с одной стороны, усили-
вает давление на человека через нейромаркетинг и геймификацию, а с другой стороны, 
открывает новые возможности для творческого становления. В статье развивается идея, 
согласно которой ответом на обозначенные вызовы становится формирование аутопоэти-
ческой субъектности — личности, сочетающей критическую рефлексию, адаптивную ре-
зистентность и онтологическую устойчивость. Такой субъект открыт глобальным вызовам 
и одновременно герметичен по отношению к потребительским практикам и соблазнам.

Ключевые слова: творчество, потребление, аутопоэзис, цифровая эпоха, мотивация, 
личность, индивид, общество

Для цитирования: Васюков Р. В. Аутопоэзис творческой личности: творчество 
и потребление как модусы экзистенциального выбора в цифровую эпоху (социально-
философский аспект) // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). 
С. 76–87. https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-76-87

© Васюков Р. В., 2025

Философия 
культуры

Philosophy 
of Culture



Философия культуры 77

Scientific research article
UDC 323
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-76-87

AUTOPOIESIS OF THE CREATIVE PERSONALITY: 
CREATIVITY AND CONSUMPTION AS MODES 

OF EXISTENTIAL CHOICE IN THE DIGITAL AGE 
(SOCIO-PHILOSOPHICAL ASPECT)

Rostislav V. Vasyukov

Russian State Social University, 
Moscow, Russia,
rostislawww@mail.ru; https://orcid.org/0009-0006-1904-1875

Abstract. The article is devoted to exploring the dialectic of creativity and consump-
tion as existential modes of being in the digital era. The author examines the autopoiesis 
of the creative personality as a process of self-realization through creativity, enabling 
the preservation of subjective autonomy in the face of pressures from consumer practices 
and the algorithmization of contemporary society. Through an interdisciplinary synthesis 
of philosophical, sociological, and psychological approaches, the key challenges facing 
the creative subject are analyzed. Particular attention is paid to the role of the digital envi-
ronment, which, on the one hand, amplifies pressure on individuals through neuromarketing 
and gamification, and on the other hand, opens new opportunities for creative development. 
The article advances the idea that the response to these challenges lies in the formation 
of autopoietic subjectivity — a personality combining critical reflection, adaptive resistance, 
and ontological resilience. Such a subject remains open to global challenges while staying 
impervious to consumer practices and temptations.

Keywords: creativity, consumption, autopoiesis, digital era, motivation, personality, 
individual, society

For citation: Vasyukov R. V. (2025). Autopoiesis of the creative personality: Crea
tivity and consumption as modes of existential choice in the digital age (Socio-philo-
sophical aspect). MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 76–87. https://doi.
org/10.24412/2078-9238-2025-456-76-87

Постановка проблемы

Проявление высших творческих способностей в человеке эпизодич-
но, но в человеческом представлении продолжает жить идеал чело-
века-творца, неутомимого, плодотворного, беззаветно преданного 

своему делу. Биографический опыт творческих личностей, исследованный 
А. Маслоу в работе «Мотивация и личность» [Маслоу, 2019, c. 186–232], про-
демонстрировал, что творческий человек ХХ века, как правило, чаще пребы-
вал в состоянии поиска или ожидания озарения, чем в акте непосредственного 
созидания, «пикового творческого переживания». Самоактуализирующимся 



78 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

личностям, по его наблюдениям, в принципе было свойственно тратить львиную 
долю времени не на творческий порыв, а на подготовку почвы для творчест
ва — размышления, эксперименты, сомнения. 

Современное состояние человека и его дальнейшие перспективы характе
ризуются тем, что творческое усилие и пиковые переживания, связанные 
с творчеством, оказываются под угрозой полного исчезновения. Индивиду 
все сложнее выйти за пределы экзистенциального режима бесконечного погло
щения контента, объемы которого лавинообразно нарастают в цифровой сре-
де. Подлинная новизна и оригинальность достигаются лишь ценой тяжелых 
усилий, не гарантирующих результата, и осознание необходимости такого 
напряжения, в условиях возможности получения удовольствия здесь и сейчас, 
чаще толкает не на творческий прорыв, а в лучшем случае на продуктивную 
критическую реакцию или в худшем — на язык вражды. Попытки собственно-
го творчества нередко остаются вторичными, и даже если случаются, то вос-
производят утвердившиеся стереотипы и образцы. Искушение моментальным 
потреблением, доступным здесь и сейчас, неотвратимо увлекает человека 
прочь от экзистенциальной глубины творческого акта, затягивая в плоскость 
потребительского существования. 

Вероятно, если продолжать линию франкфуртской школы или еще ра-
нее Н. А. Бердяева [Бердяев, 1989, c. 320–450], можно предположить, что 
социальное конструирует защитный механизм, призванный удержать индиви-
да на периферии творческого процесса. Часто в массовом сознании происходит 
либо мифологизация гения — недосягаемого образа, окруженного ореолом 
исключительности, которая выполняет сдерживающую функцию и словно 
внушает: «Остановись, творчество — удел избранных, до которых тебе дале-
ко…». Либо активируется нарратив о проклятии творца, согласно которому те, 
кто осмеливается творить, якобы обрекают себя на маргинальность, разрушая 
собственную жизнь и жизни окружающих, принося в жертву творчеству все.

Эти крайности сакрализации и демонизации творчества формируют сдержи
вающую систему социальных ожиданий. С одной стороны, недостижимый идеал, 
требующий сверхусилий или изначальной принадлежности к касте избранных; 
с другой — стигматизированный образ социально опасного маргинала, чьи экспе
рименты несут угрозу стабильности. Подобное противоречие словно отражает 
глубинный страх общества перед опасностью подлинного творческого акта, по-
скольку массовизация творческой установки способна нарушить гомеостаз теку-
щей конфигурации социальной системы. Наступившая эпоха релятивизма и даль-
нейшие перспективы формализации разума открывают все большие возможности 
для идеологических манипуляций [Хоркхаймер, 2011, c. 29–31]. Вместо творчест
ва «мягкая сила» цифровой среды предлагает индивиду более приятное «здесь 
и сейчас», безопасную роль зрителя — восхищаться «творчеством» со стороны, 
приобщаться к нему в формате комментариев, лайков и репостов. 

Многочисленные эмпирические исследования, анализирующие транс-
формации когнитивных установок и психологических паттернов в условиях 



Философия культуры 79

цифровой эпохи, фиксируют устойчивое усиление тенденций, связанных с про-
крастинацией, поведенческой пассивностью и — в терминологии К. Метца — 
зрительским вуайеризмом [Метц, 2013, c. 82]. Данные феномены, как де-
монстрируют работы в области философии медиа и социальной психологии, 
подрывают субъектность современного человека, трансформируя его роль 
из активного агента в пассивного наблюдателя, склонного к заимствованию 
чужих идей и нарративов при одновременной утрате мотивации к собственному 
творчеству.

Потребление сегодня приобретает противоречивое значение. Социаль-
но-экономическая система стремится его стимулировать, однако культурное 
сознание частично все еще клеймит как явление низшего порядка, лишенное 
онтологической глубины. Тем не менее, как подчеркивал Ж. Бодрийяр, именно 
потребление превратилось в универсальный язык современности, порождаю-
щий знаки и сигналы, чье воздействие на культуру становится все более фун-
даментальным и определяющим. «Мы находимся на той стадии, когда “потреб
ление” охватывает всю жизнь, когда все роды деятельности комбинируются 
одним и тем же способом, когда русло удовольствий прочерчено заранее, час 
за часом, когда “среда” целостна, имеет свой микроклимат, устроена, культура
лизована» [Бодрийяр, 2006, c. 15].

Необходимо отметить, что и творчество, и потребление в пространстве 
публичных дискуссий и обсуждений рассматриваются крайне поверхностно. 
Во многом это связано с тем, что творчество и потребление утрачивают статус 
подлинных экзистенциальных практик, отрываются от подлинного живого 
опыта. Подобное отчетливо просматривалось уже через оптику философии 
экзистенциализма, в особенности, концепции присутствия (Dasein) Мартина 
Хайдеггера [Хайдеггер, 1997, c. 114–130], согласно которой бытие-в-мире 
рискует утратить подлинность в погоне за внешними, навязанными формами.

Прорыв же к подлинности требует экзистенциальной вовлеченности. 
В данном контексте можно рассуждать и о том, что выбор между творчеством 
и потреблением сам по себе начинает выражать меру человеческой подлин-
ности.

Методология исследования

Исследование опирается на междисциплинарный синтез философских, 
социологических, психологических и культурологических подходов, направ-
ленный на анализ диалектики творчества и потребления в условиях цифровой 
эпохи. Методология включает следующие ключевые компоненты: экзистен
циально-феноменологический подход М. Хайдеггера, исследование творчества 
и потребления как экзистенциальных практик, раскрывающих соответствую
щие модусы бытия-в-мире; критическую теорию, в особенности разработ-
ки Г. Маркузе, посвященные анализу репрессивных механизмов общества, 



80 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

направленных на подавление творчества; поструктурализм М. Фуко и Ж. Бод
рийяра, раскрывающий процессы нормализации, потребления и формирования 
индивидуальной субъектности. Кроме того, методологическая основа исследо-
вания дополняется концепцией самоактуализации А. Маслоу, теорией мотива-
ции Д. Макклелланда, психологической концепцией медийной среды К. Метца, 
которые рассматривают понятия самоактуализации, пиковых творческих пере-
живаний, исследуют трансформации мотивов достижения в условиях совре-
менности, влияние цифровой среды на индивидуальную субъектность. Иссле-
дование предлагает также рассмотреть перспективу использования концепции 
аутопоэзиса применительно к современной творческой личности.

Методологический плюрализм отражает сложность исследуемого феноме
на, объединяет критическую рефлексию с попыткой выработать принципы 
сохранения индивидуального творческого начала в современную эпоху.

Творческий успех сегодня

Дихотомия творчества и потребления проявляется в изменении понимания 
творческого успеха и успешности. Прежде творческий успех в гораздо боль-
шей степени ассоциировался с долгим вызреванием мастерства, мучительным 
приближением к идеалу, глубинным преображением всей личности творца, 
ее самореализацией. Современная культура интерпретирует творческий успех, 
в первую очередь, как социально-экономический результат, гипертрофируя 
его значимость до такой степени, при которой сам творческий процесс и духов
ный путь становятся чем-то глубоко вторичным.

Если прежде успех понимался как сочетание мастерства и общественного 
признания, и первое превалировало, сегодня со всей очевидностью доминирует 
второе. Важно не созидать, но быть увиденным. Новым идеалом становится 
странный симбиоз творца и маркетолога, чьи усилия направлены на произ
водство успеха. Такой успех требует прагматичного расчета, визуальной брос
кости, умения генерировать социальный резонанс; творчество становится 
продуктом, откалиброванным под запрос аудитории. В этом контексте теория 
«десяти лет практики» Андерса Эриксона и соавт. [Ericsson et al., 1993] меркнет 
перед необходимостью собрать тысячи лайков, репостов и комментариев.

Творец прошлого часто бросался в авантюру творчества, сознательно 
рискуя безвестностью и нищетой. Вспомним Ван Гога, чьи полотна обрели 
ценность лишь посмертно, пройдя через длительный период непризнания. 
Современный же успех напоминает инженерный проект, он конструируется, 
просчитывается, подстраивается под алгоритмы внимания. В этой гонке за при-
знанием проступает геростратовский мотив — жажда славы любой ценой, 
готовность к самосожжению ради мимолетного триумфа. Современный куль-
турный нарратив провозглашает успех конечной целью творчества, его выс-
шим смыслом. Но если творческий акт сводится к производству успешного 



Философия культуры 81

контента, не превращается ли творец в полного заложника ожиданий аудитории? 
Не становится ли он, вместе с этим, алчным потребителем собственной попу
лярности? Остается ли в таком случае грань между тем, кто создает, и тем, 
кто потребляет?

Современная психология отчасти оправдывает эту одержимость успешно-
стью. Дэвид Макклелланд в своих работах отмечает, что люди с высокой моти-
вацией достижения воспринимают успех как жизненно необходимую обратную 
связь, подтверждающую ценность их усилий [Макклелланд, 2007, c. 262–267]. 
Однако стоит обратиться к примерам прошлого, и контраст покажется очевид-
ным. Так Ирвинг Стоун описывал душевное состояние Ван Гога: «Винсент уже 
не жаждал успеха. Он работал потому, что не мог не работать, потому что ра-
бота спасала его от душевных страданий и занимала его ум. Он мог обходиться 
без жены, без своего гнезда, без детей; мог обходиться без любви, без дружбы, 
без бодрости и здоровья; мог работать без твердой надежды, без самых про-
стых удобств, без пищи; мог обходиться даже без Бога. Но он не мог обойтись 
без того, что было выше его самого, что было его жизнью — без творческого 
огня, без силы вдохновения»1.

Подобное восприятие творчества как экзистенциального долга кажется 
сегодня практически патологичным. Но именно в его трагичности заклю-
чена и определенная эстетическая сила. Полное самоотречение Ван Гога, 
его «безостаточное горение» завораживают проявлением подлинной и всеце-
лой погруженности, той самой экзистенциальной полноты, которую оказы-
вается невозможно достичь ни миллиардными состояниями, ни предметами 
роскоши и от которой оказывается все более далеким представитель эпохи 
тоталитарного потребления.

Корни этой утраты — в самой структуре современности как области тота
литарного потребления. Информационная гиперстимуляция, ускорение со
циальных процессов, культ результата превращают творчество в гонку, которая 
оборачивается тем, что даже подлинность становится предметом потребления 
и вместе с этим сразу же утрачивается. Современный творец, стремящийся 
к подлинности, мгновенно социально формализуется вместе со своим твор
чеством: его творческий порыв каталогизируется, произведение превращает
ся в фиксированный код, а стиль — в технически воспроизводимый modus 
operandi [Беньямин, 1996, c. 15–65]. 

Социальное давление и его механизмы

В рамках взаимодействия индивида и общества можно констатировать, что 
современные социальные системы не ограничиваются выработкой механизмов 

1	� Стоун И. Жажда жизни: Повесть о Винсенте Ван Гоге / пер. с англ. Н. Банникова. СПб., 
1993. С. 392.



82 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

сопротивления творчеству. Уже неомарксизм подробно исследовал активную 
экспансию социального в экзистенциальную сферу человеческого бытия. Как от-
мечал Г. Маркузе, институциональные структуры присваивают себе регуля-
тивную функцию в отношении базовых экзистенциальных выборов индивида. 
«Очевидно, что современное общество, обладает способностью сдерживать 
качественные социальные перемены, вследствие которых могли бы утвердить-
ся существенно новые институты, новое направление продуктивного процесса 
и новые формы человеческого существования» [Маркузе, 1994, c. XIV].

Согласно Маркузе, лишь автономия, в основном обретаемая на перифе-
рии общества, дает личности шанс сохранить некоторую самостоятельность, 
вместе с этим и способность к подлинному творчеству. Творческая личность 
в таких условиях оказывается противостоящей среде. Технологии соблазна, 
потребительского и конформистского поощрения этой среды отлажены до хи-
рургической точности, а соответствующие механизмы интеграции превращают 
любое творчество в пригодный для потребления масс-контент. 

Можно выделить две наиболее общие стратегии подавления творческого 
начала в современном обществе.

Нормализация потребления 

Современные механизмы социализации изначально формируют потребитель-
ство как базовую жизненную установку. Творческие проявления систематиче-
ски подавляются образовательными институтами — как мягко, так и жестко, — 
причем значительная их часть объявляется отклонением от социальной нормы. 
Социальные институты последовательно стремятся вернуть человека-творца в об-
щий строй через механизмы нормализации, трансформируя его из потенциального 
оппортуниста в функциональный элемент действующей системы. Эти механизмы, 
описанные еще Фуко в контексте дисциплинарных обществ [Фуко, 1999], эволю
ционируют и сегодня находят новое описание в концепции насилия позитивности 
Бен Чхоль Хана [Хан, 2025]. Парадоксальным образом современная культура реа
лизует репрессию через гедонизм, что находит подтверждение в исследованиях 
Гэрта Хофстеде [Хофстеде, 2014], согласно которым индивидуалистические обще-
ства культивируют «гедонистическую рациональность», подменяя самореализацию 
накопительством статусных символов. Как отмечает Славой Жижек, современный 
индивид начинает испытывать вину за недостаточное потребление [Жижек, 2024]. 
Нейромаркетинг, геймификация повседневности, экспансия сервисной эконо-
мики — все это создает систему «цифрового соблазна», в которой потребление 
захватывает жизненное пространство личности. Как отмечал Жан Бодрийяр, че-
ловек перестает выбирать товары — он потребляет знаки, незаметно превращаясь 
в соучастника системы, которая его же и порабощает [Бодрийяр, 2006, с. 122–123]. 
Творчество в такой парадигме либо становится товаром с предсказуемым спросом, 
либо исчезает как экономически нецелесообразное.



Философия культуры 83

Гиперкритичность как инструмент контроля

Современная потребительская среда находится под влиянием культа перфек-
ционизма, который проявляется на двух уровнях. На индивидуальном уровне 
он выражается в избыточной требовательности к себе, становясь психологической 
преградой для творческого развития, особенно на стадии формирования твор-
ческих навыков. На общественном уровне перфекционизм трансформируется 
в коллективную установку, направленную как на непосредственные предметы 
потребления — товары, услуги, — так и на опосредованные — Другой, его имидж, 
статус и т. п. Такого рода перфекционизм требует безупречности, формируя цен-
ностные регулятивы идеального исполнения, безукоризненности, устойчивости 
к критике. С этой стороны перфекционизм также часто приводит к стигматизации 
естественных этапов творческого процесса, эксперимента, рефлексии, временных 
неудач, которые начинают трактоваться как профессиональная несостоятельность.

Особую роль в усилении этой тенденции играет цифровая среда. Современ-
ный контент в основной своей массе производится без глубокого творческого 
вовлечения автора; крайне популярны форматы обзора и реакции на уже готовый 
контент. В данных форматах автор в гораздо большей степени выступает в качестве 
критика, скрупулезного потребителя, но не творца. Схожим образом обстоит дело 
со зрительской аудиторией. Комментарии часто сводятся к шаблонным реакциям. 
В худших проявлениях обсуждение деградирует до токсичной конфронтации и язы-
ка вражды. Блогеры и их аудитория вовлекаются в циклы агрессивного взаимо
действия, в которых конструктивная критика подменяется унижением, а творческие 
поиски — циничным троллингом. Наблюдая травлю «неидеальных» идей или даже 
участвуя в ней, потенциальные новаторы начинают ассоциировать творческую 
деятельность с перспективой осуждения, что добавляет причин воздержаться 
от творческих попыток. Анонимность онлайн-пространства усиливает этот эффект, 
превращая платформы для самовыражения в зоны повышенной агрессии.

В результате подлинное творчество оказывается под ударом. С одной сто-
роны, его подавляет рыночная система, нацеленная на тиражирование гаранти-
рованно успешных шаблонов. С другой стороны, сама аудитория, вместо того 
чтобы выступать соучастником творческого процесса, становится инструмен-
том его подавления, требуя немедленного совершенства и карая за малейшие 
отклонения от ожидаемого идеала. Таким образом, перфекционизм из стремле
ния к совершенству превращается в механизм культурного конформизма, огра-
ничивающего интеллектуальный и творческий потенциал общества.

Здесь же просматриваются и контуры выхода из сложившегося положения. 
Очевидно, преодоление системных ограничений должно начинаться с пересмо-
тра субъектом творчества самой сути своего взаимодействия с миром. Тотальное 
давление среды способно стать и катализатором индивидуальной трансформации. 

Новый творец видится не радикальным аскетом и не маргиналом. Он не эска-
пист, не закрывается полностью от цифрового шума, хотя и обладает подобной 
возможностью. В нем критическая рефлексия сочетается со способностью 



84 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

удержать в себе творческий мотив. Он не отвергает потребление, но переопреде-
ляет его логику. Ключевой трансформацией должен стать переход от реактивного 
творчества («ответа на вызовы») к проактивному. Субъект творчества мотивиро-
ван главным образом не адаптацией к системе, но источниками в пространстве 
сохраненной личностной автономии.

Следует также отметить и то, что современная эпоха создает уникальные 
условия для творчества. В качестве положительных моментов, связанных 
с творчеством и вселяющих надежду, можно выделить:

	 доступность образования. XXI век принес развитие не только науки 
и техники, но и социальной сферы. Возросший уровень образования и новые 
возможности коммуникации открывают беспрецедентные перспективы вовле-
чения людей в творчество;

	 вызовы среды. Расширение культурного пространства и интенсифика-
ция социокультурных процессов стимулируют поиск новых форм творчества 
и творческого синтеза;

	 накопленный опыт. Многовековая практика позволяет человеку быстрее 
приобщаться к творчеству, овладевать его приемами и избегать прошлых ошибок;

	 ослабление цензуры. Достигнутая степень правовой свободы упрощает 
следование творческому пути, избавляя творческую личность от изнурительной 
борьбы за право на творчество.

Выводы

Наиболее адекватным ответом на современные социально-антропологиче-
ские вызовы становится формирование принципиально нового типа творче
ской субъектности. Ее ключевая особенность — способность преодолевать 
системные противоречия через трансформацию собственного сознания, соеди
няющего когнитивные и экзистенциальные аспекты.

Современный творческий субъект адаптируется к манипуляциям среды, 
стремящейся навязать ему роль пассивного потребителя. Это проявляется 
в выработке мобильности, умения перестраивать стратегии взаимодействия 
с миром и формировании когнитивной гибкости.

Новый тип личности отвергает как подчинение консьюмеристским уста-
новкам, так и архаичный идеал творца-аскета, изолированного от общества. 
Вместо этого формируется критическая автономия — навык избирательного 
взаимодействия со средой через критическую рефлексию. Такой субъект функ-
ционирует по принципу аутопоэтической системы, сочетая открытость к гло-
бальным вызовам и герметичность по отношению к потребительским практикам 
и соблазнам, что, в свою очередь, обеспечивает адаптивную резистентность — 
способность восстанавливаться после столкновения с дисциплинарными меха-
низмами власти — и онтологическую устойчивость — сохранение смыслового 
ядра личности под давлением социальных симулякров.



Философия культуры 85

Современная творческая личность в полной мере выступает аутопоэтиче-
ской системой [Луман, 2007, с. 104–121; Матурана, Варела, 2001, с. 95–143], 
непрерывно воспроизводящей собственную субъектность в экзистенциальном 
акте выбора творческого модуса существования.

Подлинное творчество — это деятельность, несводимая к внешней обус
ловленности, будь то рыночный спрос, социальные ожидания или идеологи-
ческие требования. Именно в этой несводимости рождается субъектная авто-
номия творческой личности. Творя, личность не просто производит объекты 
и смыслы, но и непрерывно воспроизводит саму себя, утверждая тем самым 
собственный онтологический статус.

Список источников

1.	 Маслоу А. Мотивация и личность. 3-е изд. / пер. с англ. Т. Гутман, Н. Мухина. 
СПб.: Питер, 2019. 400 с.

2.	 Бердяев Н. А. Смысл творчества // Бердяев Н. А. Философия свободы. Смысл 
творчества. М.: Правда, 1989. С. 254–534.

3.	 Хоркхаймер М. Затмение разума. К критике инструментального разума / 
пер. с англ. А. Юдина. М.: Канон+; Реабилитация, 2011. 224 с.

4.	 Метц К. Воображаемое означающее. Психоанализ и кино / пер. с фр. Д. Ка-
лугина, Н. Мовниной; науч. ред. А. Черноглазов. 2-е изд. СПб.: Изд-во Европейского 
университета в Санкт-Петербурге, 2013. 334 с.

5.	 Бодрийяр Ж. Общество потребления. Его мифы и структуры / пер. с фр., 
послесл. и примеч. Е. А. Самарской. М.: Республика; Культурная революция, 2006. 
269 с.

6.	 Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В. В. Бибихина. М.: Ad Marginem, 
1997. 451 с.

7.	 Ericsson K. A., Krampe R. T., Tesch-Römer C. The role of deliberate practice 
in the acquisition of expert performance // Psychological Review. 1993. Vol. 100. № 3. 
P. 363–406. https://doi.org/10.1037/0033-295X.100.3.363

8.	 Макклелланд Д. Мотивация человека. СПб.: Питер, 2007. 672 с.
9.	 Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспроизводимо-

сти. Избранные эссе / предисловие, составление, перевод и примечания С. А. Ромашко. 
М.: Медиум, 1996. 240 с. 

10.	 Маркузе Г. Одномерный человек / пер. с англ., предисл. и примеч. А. Юдин. 
М.: REFL-book, 1994. 368 с.

11.	 Фуко М. Надзирать и наказывать. Рождение тюрьмы / пер. с фр. В. Наумова; 
под ред. И. Борисовой. M.: Ad Marginem, 1999. 480 с.

12.	 Хан Б.-Ч. Общество усталости. Негативный опыт в эпоху чрезмерного позити
ва / пер. с нем. А. С. Салина. М.: АСТ, 2023. 160 с.

13.	 Хофстеде Г. Модель Хофстеде в контексте: параметры количественной харак-
теристики культуры / пер. с англ. В. Б. Кашкина // Язык, коммуникация и социальная 
среда. 2014. № 12. С. 9–49.

14.	 Жижек С. От свободы к освобождению / пер. с англ. А. А. Смолькина и М. Д. Бе-
лова; под ред. И. В. Напреенко // Социология власти. 2024. Т. 36. № 1. С. 8–28. 
https://doi.org/10.22394/2074-0492-2024-1-8-28



86 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

15.	 Луман Н. Введение в системную теорию / пер. с нем. К. Тимофеева; под ред. 
Д. Беккера. М.: Логос, 2007. 360 с.

16.	 Матурана У., Варела Ф. Древо познания: Биологические корни человеческого 
понимания / пер. с англ. Ю. А. Данилова. М.: Прогресс-Традиция, 2001. 224 с.

References

1.	 Maslow, A. (2019). Motivation and personality (3rd ed., T. Gutman, & N. Mukhina, 
Trans.). Piter. (Original work published 1954). (In Russian).

2.	 Berdyaev, N. A. (1989). The meaning of creativity. In N. A. Berdyaev, Philosophy 
of freedom. The meaning of creativity (pp. 254–534). Pravda. (In Russian).

3.	 Horkheimer, M. (2011). Eclipse of reason. Critique of instrumental reason (A. Yudin, 
Trans.). Kanon+; Reabilitatsiya. (Original work published 1947). (In Russian).

4.	 Metz, C. (2013). The imaginary signifier: Psychoanalysis and the cinema (2nd ed., 
D. Kalugin, & N. Movnina, Trans., A. Chernoglazov, Ed.). Publishing House of the European 
University at St. Petersburg. (Original work published 1977). (In Russian).

5.	 Baudrillard, J. (2006). The consumer society: Myths and structures (E. A. Samarskaya, 
Trans., Afterword, & Notes). Respublika; Cultural Revolution. (Original work published 
1970). (In Russian).

6.	 Heidegger, M. (1997). Being and time (V. V. Bibikhin, Trans.). Ad Marginem. 
(Original work published 1926). (In Russian).

7.	 Ericsson, K. A., Krampe, R. T., & Tesch-Römer, C. (1993). The role of delibera
te practice in the acquisition of expert performance. Psychological Review, 100 (3), 363–406. 
https://doi.org/10.1037/0033–295X.100.3.363

8.	 McClelland, D. (2007). Human motivation. Piter. (Original work published 1987). 
(In Russian).

9.	 Benjamin, W. (1996). The work of art in the age of mechanical reproduction. Se­
lected essays (S. A. Romashko, Trans., Preface, Compilation, & Notes). Medium. (Original 
work published 1936). (In Russian).

10.	 Marcuse, H. (1994). One-dimensional man (A. Yudin, Trans., Preface and Notes). 
REFL-book. (Original work published 1964). (In Russian).

11.	 Foucault, M. (1999). Discipline and punish: The birth of the prison (V. Naumov, 
Trans., I. Borisova, Ed.). Ad Marginem. (Original work published 1975). (In Russian).

12.	 Khan, B.-Ch. (2023). The burnout society. Negative experience in the era of excessive 
positivity (A. S. Salin, Trans.). AST. (Original work published 2015). (In Russian).

13.	 Hofstede, G. (2014). Dimensionalizing cultures: The Hofstede model in context. 
Language, Communication and Social Environment, (12), 9–49. (Original work published 
2011). (In Russian).

14.	 Žižek, S. (2024) From freedom to liberation (A. A. Smol’kin, & M. D. Belov, Trans., 
I. V. Napreenko, Ed.). Sociology of Power, 36 (1), 8–28. https://doi.org/10.22394/2074-0492-
2024-1-8-28

15.	 Luhmann, N. (2007). Introduction to systems theory (K. Timofeeva, Trans., D. Bekker, 
Ed.). Logos. (Original work published 2002). (In Russian).

16.	 Maturana, H., & Varela, F. (2001). The tree of knowledge: The biological roots of hu­
man understanding (Yu. A. Danilov, Trans.). Progress-Tradition. (Original work published 
2001). (In Russian).



Философия культуры 87

Информация об авторе / Information about the author:

Ростислав Викторович Васюков — кандидат философских наук, доцент ка-
федры современных аксиологических проблем и религиозной мысли Российского 
государственного социального университета, Москва, Россия.

Rostislav V. Vasyukov — PhD in Philosophy, Associate Professor of the Department 
of Modern Axiological Problems and Religious Thought at the Russian State Social Univer
sity, Moscow, Russia.

rostislawww@mail.ru; https://orcid.org/0009-0006-1904-1875



Рецензия
УДК 115.4
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-88-97

ДИСХРОНИЯ КАК СИМПТОМ ЭПОХИ: 
ФИЛОСОФСКОЕ ОСМЫСЛЕНИЕ 

ТЕМПОРАЛЬНОГО КРИЗИСА
Рецензия на:  Хан Б.-Ч. Аромат времени. Философское эссе 

об искусстве созерцания / пер. с нем. А. С. Салина. М.: АСТ, 2023. 191 с.

Анастасия Владимировна Грибова

Московский политехнический университет,
Москва, Россия,
gribovaa423@gmail.com; https://orcid.org/0009-0008-1804-8842

Для цитирования: Грибова А. В. Дисхрония как симптом эпохи: философское 
осмысление темпорального кризиса. Рецензия на книгу: Хан Б.-Ч. Аромат времени. 
Философское эссе об искусстве созерцания / пер. с нем. А. С. Салина. М.: АСТ, 2023. 
191 с. // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 88–97. 
https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-88-97

Рецензии Reviews

© Грибова А. В., 2025



Рецензии 89

Review
UDC 115.4
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-88-97

DISCHRONATION AS A SYMPTOM OF THE EPOCH: 
PHILOSOPHICAL REFLECTION 

ON THE TEMPORAL CRISIS
Review of:  Khan B.-Ch. The scent of time. Philosophical essay 

on the art of contemplation / translated from German by A. S. Salina. 
Moscow: AST, 2023. 191 p.

Anastasia V. Gribova

Moscow Polytechnic University,
Moscow, Russia,
gribovaa423@gmail.com; https://orcid.org/0009-0008-1804-8842

For citation: Gribova, A. V. (2025). Dischronation as a symptom of an epoch: A philo-
sophical understanding of the temporal crisis. Review of: Khan B.-Ch. The scent of time. 
Philosophical essay on the art of contemplation / translated from German by A. S. Salina. 
Moscow: AST, 2023. 191 p. MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 88–97. 
https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-88-97

В условиях цифровизации и ускорения социальных процессов тради
ционные формы восприятия времени подвергаются радикальной 
трансформации. Современный человек сталкивается с фрагмента-

цией временно́го опыта, что приводит к ощущению потери ритма и нарратив
ной связности жизни. Это обусловило повышенную актуальность современ-
ных философских исследований темпоральности. К таким исследованиям 
относится книга Бён-Чхоль Хана «Аромат времени. Философское эссе об ис-
кусстве созерцания». Цель настоящей рецензии — анализ философской кон-
цепции времени в работе Б.-Ч. Хана, выявление ключевых механизмов кризиса 
темпоральности и возможных путей его преодоления через практики созер-
цания. В рецензии применяется герменевтический анализ текста с акцентом 
на сравнительный подход: сопоставление идей Хана с теориями других 
авторов (Хартмута Розы, Элвина Тоффлера, Карлоса Кастанеды и других). 
Установлено, что Хан предлагает оригинальную концепцию без-времения (Un-
Zeit), описывающую распад длительности времени на дискретные моменты 
(Punkt-Zeit). В противовес этому он развивает идею «обоняния времени» — 
сенсорно-созерцательного восприятия длительности, восстанавливающего 
связь с прошлым и будущим. Работа Хана имеет значительный теоретический 
потенциал для исследований темпоральности в цифровую эпоху. Практиче-
ская ценность заключается в предложенных стратегиях замедления, которые 
могут быть адаптированы в психологии, социологии и педагогике для работы 
с последствиями ускоренного темпа жизни.



90 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

«Аромат времени. Философское эссе об искусстве созерцания» — книга 
философа Бён-Чхоль Хана, изданная в 2009 году в Германии. Первое издание 
было опубликовано на немецком языке под названием «Duft der Zeit. Ein philo
sophischer Essay zur Kunst des Verweilens». Спустя четырнадцать лет книга 
стала доступна русскоязычной аудитории.

Бён-Чхоль Хан (Byung-Chul Han) — немецкий философ корейского проис
хождения, который заставил капитализм «пахнуть тоской». Он родился в Сеу
ле, в Южной Корее, в 1959 году. В возрасте двадцати двух лет Хан переехал 
в Германию, поэтому воздействие восточной культуры на его философию 
довольно сильно, ведь все его детство и юношество прошли в Корее, которая, 
несмотря на влияние Соединенных Штатов Америки, продолжает быть восточ-
ной страной, в том числе с точки зрения культуры. Можно сказать, что его ра-
боты написаны на стыке двух ментальностей — восточной и западной. Так, 
автор в своем философском эссе «Аромат времени» пишет об искусстве созер-
цания, вводит концепцию бытия-пути, но, вместе с тем, ссылается в основном 
на западных философов: трактует искусство медитации по Фридриху Ниц-
ше и рассуждает об аксиологии созерцательной жизни (vita contemplativa) 
по Фоме Аквинскому. 

«Аромат времени» занимает уникальное место в современной филосо-
фии времени, особенно в контексте анализа социокультурного ускорения. 
«Философское эссе об искусстве созерцания» написано eмко и афористично. 
Это основа всей дальнейшей социальной философии автора. В ней автор 
еще только закладывает те идеи, которые он сформулирует в дальнейших 
своих работах. «Аромат времени» предшествует таким известным трудам авто-
ра, как «Общество усталости. Негативный опыт в эпоху чрезмерного позитива» 
[Хан, 2025] и «Кризис повествования. Как неолиберализм превратил нарративы 
в сторителлинг» [Хан, 2023]. В «Аромате времени» Хан рассуждает о так на-
зываемой денарративизации современной социальной действительности. Оче-
видно, что именно эту идею философ продолжает в «Кризисе повествования», 
где речь идет об информационной лавине, океане историй, поглотивших и про-
глотивших бытие людей, которые живут теперь в мире не постмодерна, а пост-
нарратива. Кроме того, если в «Аромате времени» Хан исследует дисхронию 
как симптоматический атрибут настоящей эпохи, то в «Обществе усталости» 
он возвращается к читателю с окончательным диагнозом для современного 
социума. 

В «Аромате времени» Хан описывает так называемое состояние дисхро
нии. Автор не помещает данный термин в центр своей работы, а лишь несколь
ко раз упоминает его в самом начале, но именно данное понятие в книге Хана 
является наиболее емким и гармоничным описанием современной темпораль-
ной проблематики: «Данная книга представляет собой историческое и система-
тическое исследование причин и симптомов дисхронии» (с. 12). Дисхрония — 
это состояние, возникшее на стыке или даже на пересечении нескольких эпох 
(постправды, коронавируса, пост- и метамодерна, симулякров, цифрового 



Рецензии 91

капитализма и еще множества иных). Оно включает в себя происходящее 
в текущий момент рассеивание личного времени человека. Это состояние 
временно́го кризиса, когда индивидуальному бытию человека недостает ритма, 
структуры. В своей работе Хан ссылается на Х. Розу, автора концепции со
циального ускорения (в своих последующих работах Хан нередко открыто кри-
тикует этого автора). Хан утверждает, что происходящий в обществе XXI века 
кризис времени некорректно описывать с помощью категории «ускорение» 
(нем. Beschleunigung — ускорение, разгон [Rosa, 2005]). В самом начале книги 
Хан пишет: «Имя сегодняшнего временно́го кризиса — не ускорение. Эпоха 
ускорения уже прошла. То, что мы ныне воспринимаем как ускорение, есть 
лишь один из симптомов темпорального рассеяния» (с. 12). 

Ускорение, по Хану, — явление, присущее модерну, предполагающее одно
мерное телеологического развитие: «Говоря точнее, речь идет о чувстве погони. 
Настоящее ускорение предполагает направленный процесс» (с. 39). Впрочем, 
вернее было бы сказать, что Хан дополняет Х. Розу, добавляя к его концепции 
ускорения, во-первых, сенсорный аспект, во-вторых, поливекторальность. 
Рассуждение о том, что ускорение времени предполагает поступательное 
однонаправленное движение, хорошо для точных наук, в которых ускоре-
ние — это векторная величина, обладающая четко подразумеваемым свойством 
направления. Описываемое Ханом рассеяние, или дисхрония, суть то же уско-
рение, просто цель наблюдаемого движения становится туманной, зыбкой, 
множественной. 

Для описания современной темпоральной модальности Хан использует 
авторский термин «без-времение» (Un-Zeit). Проблему без-времения Хан рас-
крывает через концепцию моментального времени (Punkt-Zeit). В эпоху мифа 
время было неподвижным (или цикличным, повторяющимся). С началом исто-
рии время растянулось в одну линию («стрелу времени»). Настоящий период 
подводит черту историческому времени, на его смену приходит информация, 
которая характеризуется отсутствием четкого нарратива. Она не имеет ни ядра, 
ни вектора развития. Темпоральная концепция Бён-Чхоль Хана коррелирует 
с концепцией Э. Тоффлера о клиповой культуре. В своей книге «Третья волна» 
Тоффлер пишет: «На личностном уровне нас осаждают и ослепляют противо-
речивыми и не относящимися к нам фрагментами образного ряда, которые 
выбивают почву из-под ног наших старых идей, и обстреливают нас разо-
рванными и лишенными смысла “клипами”, мгновенными кадрами. По сути 
дела, мы живем в “клип-культуре”» [Тоффлер, 1999, с. 277]. Хан же как бы 
привносит в клиповую концепцию Тоффлера темпоральный аспект, считает, 
что сегодняшнее время не длится, а прыгает от клика к клику, но вместе с тем 
оно становится еще и гладким, как экран смартфона: «Стремительная смена 
кадров не допускает созерцательного пребывания. Образы, которые лишь 
мимолетно касаются сетчатки, ненадолго привлекают внимание. Они быстро 
расходуют свое визуальное очарование и меркнут» (с. 45). Темпоральная ха-
рактеристика клип-культуры, приведенная Ханом, — «вторжение настоящего»: 



92 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

«Настоящее сокращается, утрачивает всякую длительность. Его временны́е 
рамки становятся все у´же. И вместе с тем все вторгается в настоящее. Это ве-
дет к скоплению образов, событий и информации, которое делает любое со-
зерцательное пребывание невозможным. Так по миру начинают перемещаться 
с помощью переключения» (с. 46). 

Для описания данного явления Хан вводит понятие сетевого пространст
ва-времени (Netz-Raum/Zeit), что, вероятно, является своеобразным продол-
жением концепции сетевого общества, выдвинутой Мануэлем Кастельсом 
[Castells, 1996]: «Сетевое пространство (Netz-Raum) — это тоже ненаправлен-
ное пространство. Оно сплетено из возможностей переключения, или ссылок, 
которые принципиально друг от друга не отличаются. Никакое направление, 
никакой вариант не имеет абсолютного преимущества перед другими. <...> 
Не ходить, шагать или маршировать, а сeрфить и браузить (что изначально 
значит “пастись” или “поглядывать”) — вот способ передвижения в сетевом 
пространстве. Эти формы передвижения не связаны ни с каким направлением. 
Они не знают и никаких путей. <...> Сетевое время (Netz-Zeit) — это дис
кретное и точечное время из моментов “сейчас” (Jetzt-Zeit). Движутся от од-
ной ссылки к другой, от одного “сейчас” к другому. У “сейчас” нет никакой 
длительности» (с. 44).

Как видно из приведенного отрывка, современному сетевому, моменталь-
ному, или рассеянному, времени Хан противопоставляет образ Пути. Автор 
накладывает на этот Путь образ паломника или пилигрима, но здесь как никогда 
чувствуется, что его философия имеет не только западные, но и восточные кор-
ни. Так, понятие времени в китайской философии издревле связано с понятием 
Неба, и понятием Пути (дао), который характеризовал все мироздание как не-
кую динамическую реальность, которая изменяется во времени и воплощается 
в пространстве (пространственно-временной континуум). Этот Путь, по Хану, 
имеет место в межвременьи (Zwischenzeit) и межпространстве (Zwischenraum): 
«Межвременье, которое отделяет отправление от прибытия, — это неопределен-
ное время, в котором нужно принимать в расчет неисчислимое. Но оно является 
и временем надежды или ожидания, которое подготавливает наступление. Путь, 
который отделяет место отправления от места назначения, — это тоже интервал. 
Он полон смысла, как и само место» (с. 42). Безусловно, этот Путь и это вре-
мя и пространство между (zwischen), согласно Хану, самоценны. Они имеют 
ценность не только сами по себе, но и в качестве условия достижения постав-
ленной цели и достижения истины: «Истина должна длиться. Но она меркнет 
перед лицом настоящего, которое становится все более кратким. А истина обяза-
на своим существованием темпоральному собиранию, которое впрягает прошлое 
и будущее в настоящее» (с. 45). 

Описываемый Ханом Путь перекликается с кастанедовским путем, кото
рый имеет сердце (исп. camino que tenga corazón): «Для меня существует 
только тот путь, которым я странствую, любой путь, который имеет сердце 
или может иметь сердце. Тогда я следую ему, и единственный достойный 



Рецензии 93

вызов — пройти его до последней пяди. И я иду по нему, иду и смотрю — 
пока я жив» [Кастанеда, 2019, с. 8]. Можно сказать, что для Хана время 
без длительности — это путь без сердца. «Путь без сердца никогда не бывает 
радостным. Уже для того, чтобы на него выйти, приходится тяжело работать. 
Напротив, путь, у которого есть сердце, всегда легкий; чтобы его полюбить, 
не нужно особых усилий» [Кастанеда, 2019, с. 140]. В отличие от Кастане-
ды, у которого есть только путь, Хан не отбрасывает цель как ценность. 
Он скорее говорит, что ценность цели определяется в том числе пройденным 
до этой цели расстоянием-временем: «Чистая ориентация на цель лишает рас-
стояние всякого значения. Она опустошает его до состояния коридора, у кото-
рого нет никакой собственной ценности. Ускорение — это попытка полностью 
устранить межвременье, необходимое для преодоления расстояния» (с. 42). 
Межвременье, согласно Хану, есть условие завершенности бытия. Несмотря 
на то что в начале своей работы Хан отрицает ускорение (для эпохи после 
модерна), он то и дело прибегает к данному понятию. Как уже было отме-
чено, скорее всего речь все еще идет об ускорении, но в его нелинейном по-
нимании. Ускорение, согласно Хану, не имеет смысла без конкретной цели: 
«Лишь перед лицом цели ускорение имеет смысл. То, что, напротив, не имеет 
направления, то, что резонирует или исполняется в себе самом, то, что не яв-
ляется поэтому телеологией или процессом, не производит необходимости 
ускорения» (с. 74).

Очень многое в современной литературе и публицистике уже было ска-
зано о так называемых стратегиях и тактиках замедления, которые могли, 
казалось бы, эффективно противостоять описываемому Ханом кризису тем-
поральности, который превращает время в точку без длительности. Совре-
менный человек прибегает к практикам замедления как к попытке снизить 
темпоральное напряжение современности [Грибова, Нетцель, 2025, с. 619]. 
Эти практики принадлежат достаточно широкому течению под названием мед-
ленное движение (англ. slow movement), суть которого заключается в попытке 
замедлить ритм жизни, вырваться из ловушки ускорения современной жизни, 
характеризующейся вечной нехваткой времени [Саенко, 2019]. Манифестом 
медленного движения считается книга Карла Оноре «Без суеты. Как перестать 
спешить и начать жить» [Оноре, 2015]. Свое начало медленное движение берет 
из протеста против открытия фастфуда. В 1986 году жители Рима протестовали 
против открытия ресторана быстрого питания McDonald’s в городе. Их возму
тило, в первую очередь, вмешательство в саму итальянскую культуру трапезы, 
для которой характерна неторопливость [Грибова, 2024]. Хан, впрочем, пола
гает, что различные медленные практики ни на что не годятся, так как они по-
прежнему относятся к практикам потребления. В этом смысле быстрая и мед-
ленная еда — это суть одно и то же, считает он: «Предметы потребления 
не допускают созерцательного пребывания. Они используются и потребляются 
как можно быстрее, чтобы освободить место для новых продуктов и потреб-
ностей. Созерцательное пребывание предполагает вещи, которые длятся. 



94 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Но необходимость потребления уничтожает длительность. Так называемое 
замедление (Entschleunigung) также не учреждает длительности. Что касается 
потребительского поведения, “слоуфуд” существенно не отличается от “фаст-
фуда”. В обоих случаях вещи потребляются. Сокращающаяся скорость сама 
по себе не изменяет бытия вещей» (с. 69).

Если Оноре однозначно противопоставляет ускорение и замедление («“быст
ро” и “медленно” означают не только темп перемен — это краткое название 
двух форм бытия, двух жизненных философий» [Оноре, 2015, с. 12]), Хан заяв
ляет, что ускорение и замедление — это коррелятивная пара (воплощение 
единства аналогии и противоположности), две стороны одной медали: и одно, 
и другое неизбежно приводит нас к кризису темпоральности. «Сама по себе 
скорость не так сильно влияет на историческое производство смысла. Скорее 
нестабильность орбиты, исчезновение самой гравитации вызывает темпо
ральные возмущения или колебания. К последним принадлежит не только 
ускорение, но и замедление» (с. 25). «Ускорение и замедление имеют свой об-
щий корень в нарративной детемпорализации» (с. 26). Хан не отрицает по-
лезность медленного движения, но однозначно критикует его эффективность: 
«Техники замедления или расслабления не могут остановить срыв времени. 
Они не устраняют его причины» (с. 56).

Любопытно, что вместо замедления разрешить текущий кризис темпораль-
ности Хан предлагает посредством обоняния. Он пишет об особом восприятии 
времени с помощью запаха, о том, что почувствовать ритм и ход бытия можно, 
вдыхая аромат времени в буквальном и фигуральном смысле. Для этого автор 
обращается к нарративной практике Марселя Пруста и его романа «Обретен-
ное время». Ключевым переживанием является вкус и запах печенья, размо-
ченного в липовом чае. Хан приводит следующую цитату из романа (герой 
описывает свои впечатления от чашки чая с печеньем мадлен): «На меня сни-
зошло восхитительное наслаждение, само по себе совершенно беспричинное. 
Тут же превратности жизни сделались мне безразличны, ее горести безобидны, 
ее быстротечность иллюзорна — так бывает от любви, — и в меня хлынула 
драгоценная субстанция; или, вернее сказать, она не вошла в меня, а стала 
мною. Я уже не чувствовал себя ничтожным, ограниченным, смертным»1. По-
лучается, в качестве лекарства от деморализации, как считает Хан, могло бы 
выступать, например, неспешное размышление за чашкой ароматного чая 
как альтернатива практике замедления (впрочем, это буквально является прак-
тикой замедления). Хан, опираясь на тезис М. Маклюэна, говорит также, 
что запахи имеют способность напоминать нам о прошлом. Парадоксально то, 
что Хан в своей книге одновременно критикует слоуфуд как практику, имею-
щую отношение к консьюмеризму, и предлагает читателю в качестве альтерна-
тивы вдыхать аромат времени, развивая данную мысль с помощью примеров 
с потреблением продуктов. 

1	 Пруст М. Обретенное время: роман. СПб., 2001. С. 208.



Рецензии 95

Так или иначе, практика сопротивления кризису времени по Хану заклю-
чается в учреждении «островов длительности». Автор предлагает прибегать 
не к замедлению бытия, а к медлительному созерцанию: «Лишь в медлитель-
ном созерцании, даже в аскетическом воздержании вещи обнажают свою кра-
соту, их ароматную эссенцию. Она состоит из темпоральных отложений, 
которые фосфоресцируют» (с. 40).

Хан, описывая современный кризис темпоральности, говорит о том, что 
время утратило свой нарратив, как будто в априорном представлении Хана 
нарратив — это хорошо, а его утрата — плохо, однако тут же он пишет сле-
дующее: «Утрата нарративного сплетения сбрасывает время с его линейного 
пути. Распад линейно-нарративного времени не обязательно представляет 
собой катастрофу. Лиотар видит в ней и возможность освобождения» (с. 41). 
Можно сказать, что Хан разделяет позицию исторического сознания, однако 
выступает не в оппозиции к сознанию мифологическому, а скорее объединяет 
два этих образа мировосприятия против общего врага — информации.

Таким образом, книга Бён-Чхоль Хана «Аромат времени» завершает фи-
лософскую аргументацию пересмотром оснований темпорального опыта 
в ускоренно-рассеянную цифровую эпоху. Если традиционные исследования 
ускорения акцентируют внимание на квантификативных изменениях (сжатие 
временных интервалов, рост скорости коммуникаций), то Хан фокусируется 
на качественном преображении бытия-во-времени. Его диагноз — это не уско-
рение, а распад темпоральной ткани, где время теряет не только нарративную 
связность, но и способность к длительности, рассыпаясь на атомарные «сей-
час» (Jetzt-Zeit), дискретные моменты (Punkt-Zeit). В условиях радикальной 
трансформации темпорального опыта под воздействием цифровизации и со-
циокультурного ускорения, работа Бён-Чхоль Хана «Аромат времени» пред-
ставляет собой уникальный синтез восточного созерцания и западной фило-
софской критики.

Ключевой вклад Хана — переосмысление темпоральности через сенсорно-
философскую оптику. Противопоставляя сетевому времени (характеризуемому 
сeрфингом, клиповым-кликовым перемещением между множеством «сейчас») 
Путь как онтологическую категорию, он восстанавливает ценность межвре-
менья (Zwischenzeit) — интервала, насыщенного смыслом, надеждой и подго
товкой к событию. Этот Путь, созвучный даосскому Дао и кастанедовскому 
camino que tenga corazón, противостоит одномерной телеологии ускорения, 
подчеркивая, что истина рождается лишь в темпоральном собирании прошлого, 
настоящего и будущего.

Критикуя практики замедления как формы потребительского поведения, 
не способные учредить подлинную длительность, Хан предлагает альтернати-
ву — «обоняние времени» через созерцательные акты. Он показывает, как за-
пах воскрешает целостный временной опыт, превращаясь в «остров длитель-
ности». Этот подход использует сенсорность как инструмент сопротивления 
темпоральному рассеянию.



96 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Список источников

1.	 Хан Б.-Ч. Общество усталости. Негативный опыт в эпоху чрезмерного позити
ва / пер. с нем. А. С. Салина. М.: АСТ, 2025. 160 с.

2.	 Хан Б.-Ч. Кризис повествования. Как неолиберализм превратил нарративы 
в сторителлинг / пер. с нем. А. С. Салина. М.: АСТ, 2023. 160 c.

3.	 Rosa H. Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. 
Frankfurt/M: Suhrkamp. 2005. 537 p.

4.	 Тоффлер Э. Третья волна. М.: ACT, 1999. 784 с.
5.	 Castells M. The rise of the network society. Oxford; Malden, Mass.: Blackwell 

Publishers, 1996. 594 p.
6.	 Кастанеда К. Учение Дона Хуана. Отдельная реальность / пер. с англ. М. Добро

вольский и А. Сидерский. М.: София, 2019. 416 с.
7.	 Грибова А. В., Нетцель Е. К. Ценность замедления в аксиологии российского 

дауншифтинга // Манускрипт. 2025. Т. 18. № 2. С. 618–623. https://doi.org/10.30853/
mns20250088

8.	 Саенко Н. Р. Скорость: бедствие или благо? (Рецензия на книгу Д. Вайсман 
«Времени в обрез: ускорение жизни при цифровом капитализме») // Сервис Plus. 2019. 
Т. 13. № 3. С. 93–95.

9.	 Оноре К. Без суеты. Как перестать спешить и начать жить. Альпина Паблишер, 
2015. 260 с.

10.	 Грибова А. В. Феномен «быстрой еды» в контексте проблемы ускорения со-
циокультурной динамики // Цивилизационное самоопределение в межнациональном 
диалоге и культурной традиции гостеприимства: материалы Международной научно-
практической конференции (Москва, 27 мая 2024 г.). М.: Московский Политех, 2024. 
С. 158–161. 1 CD-R. https://catalog.inforeg.ru/Inet/GetEzineByID/347703

References

1.	 Khan, B.-Ch. (2025). The burnout society. Negative experience in the era of excessive 
positivity (A. S. Salin, Trans.). AST. (Original work published 2015). (In Russian).

2.	 Khan, B.-Ch. (2023). The crisis of narration. How neoliberalism turned narratives 
into storytelling (A. S. Salin, Trans.). AST. (Original work published 2023). (In Russian).

3.	 Rosa, H. (2005). Beschleunigung: Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. 
Suhrkamp.

4.	 Toffler, A. (1999). The third wave. AST. (Original work published 1980). (In Russian).
5.	 Castells, M. (1996). The rise of the network society. Blackwell Publishers.
6.	 Castaneda, C. (2019). The teachings of Don Juan: A Yaqui way of knowledge (M. Dobro

volsky and A. Sidersky, Trans.). Sophia. (Original work published 1968). (In Russian).
7.	 Gribova, A. V., & Netzel, E. K. (2025). The value of slowing down in the axio

logy of Russian downshifting. Manuscript, 18 (2), 618–623. (In Russian). https://doi.
org/10.30853/mns20250088

8.	 Saenko, N. R. (2019). Is the speed disaster or good? (Review of the book: Wajcman J. 
«Time is short: accelerating life under digital capitalism»). Service Plus, 13 (3), 93–95. 
(In Russian).

9.	 Honore, K. (2015). In praise of slow: How a worldwide movement is challenging 
the cult of speed. Alpina Publisher. (Original work published 2004). (In Russian).



Рецензии 97

10.	 Gribova, A. V. (2024). The fast food phenomenon in context of problem of socio-
cultural dynamics acceleration. In Civilizational self-determination in interethnic dialo­
gue and the cultural tradition of hospitality: Proceedings of the International Scientific 
and Practical Conference, Moscow, May 27, 2024 (pp. 158–161). Moscow Polytechnic 
University. https://catalog.inforeg.ru/Inet/GetEzineByID/347703 (In Russian).

Информация об авторе / Information about the author:

Анастасия Владимировна Грибова — аспирантка кафедры гуманитарных дис-
циплин факультета базовых компетенций Московского политехнического университета, 
Москва, Россия.

Anastasia V. Gribova — Postgraduate Student of the Department of Humanities 
at the Faculty of Basic Competencies of the Moscow Polytechnic University, Moscow, 
Russia.

gribovaa423@gmail.com; https://orcid.org/0009-0008-1804-8842



Научно-исследовательская статья
УДК 7.091
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-98-106

ПРИЕМ СИМУЛЬТАННОСТИ 
В СОВРЕМЕННОМ ТЕАТРЕ

Ксения Олеговна Чалышева

Волгоградский государственный социально-педагогический университет,
Волгоград, Россия,
kseniachalysheva@mail.ru; https://orcid.org/0009-0005-2036-9379

Аннотация. В исследовании, лежащем в основе статьи, используется концеп-
ция гетеротропии Мишеля Фуко в качестве методологического инструмента анализа 
трансформации современного театрального пространства. Исследуются приемы си-
мультанности в современном театре. Особое внимание уделяется анализу симультан
ной реальности как нового типа сценической реальности, а также рассмотрению 
техники вербатим и ее роли в становлении нового документального театра. Автор 
исследует возросший уровень иммерсивности в современном театре, а также измене
ния пространства зрительного зала и пространства сцены.

Ключевые слова: гетеротопия, симультанность, вербатим, иммерсивность, совре-
менный театр

Для цитирования: Чалышева К. О. Прием симультанности в современном 
театре // Вестник МГПУ. Серия «Философские науки». 2025. № 4 (56). С. 98–106. 
https://doi.org/10.24412/2078-9238-2025-456-98-106

Исследования 
молодых 

ученых

Research 
by Young 
Scientists’

© Чалышева К. О., 2025



Исследования молодых ученых 99

Scientific research article 
UDC 7.091
DOI: 10.24412/2078-9238-2025-456-98-106

THE RECEPTION OF SIMULTANEITY 
IN MODERN THEATER

Kseniia O. Chalysheva

Volgograd State Socio-Pedagogical University,
Volgograd, Russia,
kseniachalysheva@mail.ru; https://orcid.org/0009-0005-2036-9379

Abstract. This article examines Michel Foucault’s concept of heterotropy and its deve
lopment in modern theater. The techniques of simultation in modern theater are investigated. 
Special attention is paid to the analysis of simultaneous reality as a new type of stage reality, 
as well as to the consideration of verbatim technique and its role in the formation of a new 
documentary theater. The author explores the increased level of immersiveness in modern 
theater, as well as changes in the auditorium and stage spaces.

Keywords: heterotopy, simultation, verbatim, immersive, contemporary theatre

For citation: Chalysheva, K. O. (2025). The reception of simultaneity in modern theater. 
MCU Journal of Philosophical Sciences, (4 (56)), 98–106. https://doi.org/10.24412/2078-
9238-2025-456-98-106

В книге «Слова и вещи» Мишель Фуко оперирует понятием «гетеро-
топия» [Фуко, 1977, с. 30–31; Foucault, 1984, p. 46–49]. Это место, 
которое содержит в себе множество локационных возможностей. 

По мнению М. Фуко, театр — идеальное пространство гетеротопии, пространст
во, которое означает не только себя, но еще тысячи мест и эпох. Классиче-
скими гетеротопиями у Фуко являются городские пространства — кладбища, 
санатории, больницы, тюрьмы, музеи, театры, вообще все места, обладающие 
свойствами пространства переходного типа. Театр (как в исторических формах, 
так и современный) подтверждает свои свойства гетеротопии тем, что возни-
кает в пространствах неожиданных, нетрадиционных, специально для театра 
не приспособленных.

Сохранившиеся до настоящего времени приемы симультанных постановок 
на театральной сцене берут свое начало в европейском античном и средневеко-
вом театре. По существу, в основе таких приемов лежит подход, предусматри-
вающий одновременную организацию театрального действия на сцене с уста-
новкой на ней всех мест, необходимых для развертывания единой сюжетной 
линии всего сценического произведения: одни актеры разыгрывают одну сце-
ну в своих декорациях, другие рядом с ними — другую, третьи — третью, 
и все это в одно и то же время. Современная теория сценического искусства 
и постановки театральных произведений придерживается той точки зрения, 



100 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

что совмещение креативных и симультанных подходов в реализации сцениче-
ского замысла, начиная от самого драматурга, задумывающего будущую пьесу, 
и кончая театральным зрителем, у которого следует формировать необходимые 
навыки восприятия симультанности, является одной из основ современного 
драматургического мышления.

Традиционная театральная школа сценического реализма иногда восприни-
мает такие инновации с некоторым недоверием, связанным главным образом 
с тем, что в процессе реализации симультанных моделей и схем в постановоч-
ном процессе зрителю демонстрируются такие реальности, которые просто 
не могут существовать параллельно в одно и то же время. На основе этого 
справедливого замечания делается вывод о том, что симультанная сцениче-
ская реальность, равно как и симультанная сцена как пространство такой 
реальности, есть искажение или симуляция реальности настоящей [Налбан-
дян, 2016]. Несмотря на определенную обоснованность аргументации, заявляе
мой традиционной реалистической школой в рамках дискурса сценической 
симультанности, следует отметить, что буквально в течение нескольких деся-
тилетий техника постановки театральных произведений по сравнению с тради-
цией значительно усложнилась, а постановочная практика, в своих новейших 
моделях не реферируемая традиционными подходами, обогатилась такими 
моделями сценической концептуализации исходного драматургического содер
жания, которые объективно являются неотъемлемой частью современного 
культурного процесса в театральной сфере [Калужских, 2014, c. 75].

В частности, это касается сценической техники «вербатим» (лат. verba
tim — дословно), с которой ныне уже практически неразрывно связано станов-
ление и развитие документального театра нового типа [Калужских, 2014, c. 74]. 
В свое время она многое позаимствовала из документальной кинематографии 
и экспериментальных форм искусства кино (например, обращение к зрителю 
и диалог со зрителем с киноэкрана), определенным образом переработала 
и адаптировала эти приемы к особенностям постановки драматических произве-
дений на театральной сцене, для того чтобы новый документальный театр смог 
состояться. Однако та симультанная реальность, которая все шире использует-
ся при реализации постановочных подходов такого рода, не есть какая-то ис-
каженная реальность только потому, что данные техники относятся к техникам 
продуктивного типа, т. е. они что-то создают, а не искажают, и это признается 
обеими сторонами дискурса обсуждения сценической судьбы симультанности 
в современном театре.

Таким образом, симультанная реальность становится новым типом сцени
ческой реальности в современном театре. Следует отметить, что в совре-
менном дискурсе симультанности исследуются и анализируются изменения 
последних десятилетий, происходящие в масштабах всей культуры и, по су-
ществу, отражающие изменившиеся представления о праве создателя любого 
художественного продукта на компиляцию (что зритель и видит на сцене), а это 
может означать только одно — формирование адекватных общекультурных 



Исследования молодых ученых 101

представлений о процессе вербатим-драматургии и новом документальном теат
ре как о феномене именно современной культуры вне дискурса постмодерна, 
отменившего дихотомию истинного и ложного. Как отмечает исследователь 
Л. Г. Ветелина, театру документа свойственны «предельная фактографичность, 
откровенный натурализм, разрушение привычных канонов драматургии. Такие 
понятия, как “завязка”, “кульминация”, “развязка”, здесь отсутствуют, исклю
чаются аналитика, художественность, т. е. само понятие творчества. Глав-
ное — зафиксировать некую правду жизни, подслушанную и подсмотренную 
вживую» [Ветелина, 2009, с. 111].

В этой связи становится возможным концептуализировать сценическую 
симультанность как элемент игры только по факту того, что все, что происхо-
дит на сцене театра, есть игра по определению. Такой подход следует счесть 
тем более оправданным по факту наличия в современном театре тенденции 
к повышению уровня иммерсивности сценических решений, принимая во вни-
мание которую, далее находятся все основания к рассмотрению импликации 
симультанных приемов в общий процесс реализации сценического решения 
как реализуемой с их помощью попытки постановщика максимально зарету-
шировать грань между сценой и зрительным залом, конвергировать и сбли-
зить пространство сцены с пространством размещения зрителей и тем самым 
приблизить этих последних к действию, развертывающемуся одновременно 
в пространстве единого хронотопа, внутри которого исчезает нужда сохранять 
формальную дистанцию между сценой и зрительным залом и, напротив, обна
руживается потребность выноса сценического действия в зрительское прост
ранство. Фактически, исследователь современного культурогенеза в сфере 
театра имеет здесь дело с обретающим новые сценические формы феноменом 
инструментализации симультанности1.

Итак, документальный театр не занимается документированием реальности, 
он, как и всякий другой театр, занимается игрой, в сценическом пространстве 
которой воспроизводится объективная действительность — и воспроизводится 
через свой полифонический образ, стягивающий и символически конвергирую
щий одновременно происходящее на сцене посредством одновременного же 
многоголосья. Реализация симультанных подходов в постановке драматурги-
ческого материала не есть только лишь технологизация процесса воплощения 
исходного постановочного решения, потому что из него невозможно элимини-
ровать присущую всякому театру фабулу, и эта фабула в процессе раскрытия 
своего внутреннего содержания всегда реализуется в игровом сценическом 
пространстве как вымысел, как исключительно субъективные представления 
обо всем происходящем всех участников этого процесса, начиная с самого драма-
турга и заканчивая техническим персоналом сцены, осознанно расставляющим 
и меняющим декорации, выставляющим свет, звук, спецэффекты и т. д.

1	� Что такое симультанная сцена? 01.10.2016 // Театр Гамма: сайт. URL:  https://teatrgammadotcom.
wordpress.com/2016/10/01/что-такое-симультанная-сцена/ (дата обращения: 25.11.2025).



102 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

По существу, симультанность как прием в рамках сценического воплоще-
ния исходного материала пьесы оказывается предусмотренным способом цити
рования жизни, одновременного и с множественных позиций. Тем не менее 
объективно отношение к новому документальному театру до сих пор далеко 
от однозначности, потому что за симультанностью и вербатим-жанром ряд 
критиков и исследователей усматривают его провокативность, исходя из тех 
традиционных соображений, что в документальном материале принципиально 
не может быть вымысла. Такой подход фактически отказывает документально-
му театру в праве на существование и на сценическое бытие, поскольку фор-
мула всякого театра вообще есть актер, играющий для зрителя, — играющий, 
а не зачитывающий документальные свидетельства эпохи. За такими свиде-
тельствами потенциальный зритель может обратиться в библиотеку, в архив 
и там превратиться из зрителя в читателя.

В постановке А. Васильева «Моцарт и Сальери. Реквием»2 пространство 
сцены преображено настолько, что классический пушкинский диалог глав-
ных героев про гения и злодейство трансгрессирует из физики в метафизику, 
где Моцарт бессмертен лишь по факту собственной уникальности. Изначально 
чисто драматический нарратив оборачивается почти религиозной мистерией, 
для воплощения которой на сцене постановщик использовал массу библейских 
атрибутов, тем самым сплавив время земной жизни Христа с временем завер-
шения жизненного пути великого гения. Атмосфера происходящего на сцене 
проникнута неослабевающим на протяжении всего действия духом таинствен-
ности и ожидания великого события, для которых прошлое вообще не имеет 
значения, и тем самым оно все целиком может быть запрессовано в настоящее 
в модусе предчувствия грядущего. Если позволительно вообще судить о си-
мультанности в методологических терминах, то это — такая «методология», 
которая по сути есть сумма способов сценического воплощения непостижимо-
го человеческим умом в форме того, что в реальном времени и пространстве 
просто быть не может, а в театре это есть, и именно поэтому происходящее там 
не может быть простой калькой внешней действительности.

В постановке «Маленькие комедии большого дома» Московского театра 
сатиры (1974)3 используется целый ряд постановочных приемов симультанно-
го характера. В первой же новелле «Грабеж» с блистательными Мироновым 
и Мишулиным сцена перед зрителем заполнена не предметами мебели (по сю-
жету жена Алика (Миронова) — страстный и безрассудный коллекционер 
мебельного антиквариата в любых вещественных проявлениях последнего) — 

2	� Боймерс Б. Зеркальные параллели. А. С. Пушкин. «Моцарт и Сальери. Реквием», Школа 
драматического искусства. Режиссер Анатолий Васильев. Июнь 2000 // Петербургский 
театральный журнал. 2000. № 22. URL: https://ptj.spb.ru/archive/22/the-moscow-prospect-22-2/
zerkalnye-paralleli/ (дата обращения: 25.11.2025).

3	� Маленькие комедии большого дома. Режиссер В. Плучек. Московский театр сатиры, 1974 // 
URL: https://www.culture.ru/live/broadcast/887/malenkie-komedii-bolshogodoma (дата обра
щения: 25.11.2025).



Исследования молодых ученых 103

она заполнена совершенно разными историческими временами («…Вот оно — 
это канапе! В его клопах дворянская кровь течет!...»4), слитыми воедино с реаль-
ным временем сценического бытия главных персонажей (Алику приходится 
периодически «подхалтуривать» с целью обеспечения «мебельных» влече-
ний своей второй половины; у грабителя «жена работает на складе… тоже 
ворует…»5). Сценические Алик и вор попадают в настолько специфические 
условия этого круговорота прошлого с настоящим, внутри которых они пара
доксальным образом только и могут излить друг другу душу. И что еще более 
удивительно — достигают в этом совершенно случайном знакомстве полного 
взаимопонимания. Смешение в единой сценической точке совершенно разно-
родных контекстов создает условия для органичной импликации такого рода 
приемов симультанности в происходящее на сцене общее действие.

Спектакль «Машина Мюллер», поставленный К. Серебренниковым в теат
ральном Гоголь-центре в 2016 году6, в основном сценическом действии своем 
не привязан к какому-либо времени: по существу, это диахроническая антоло-
гия массовых протестов против насилия и нарушений прав человека в течение 
многих последних десятилетий, симультанно сжатая постановщиком на сцене 
в синхронию. Сценический вариант представляет собой перемежающееся дейст
вие с осмеянием ханжества и фарисейства поздней Викторианской эпохи — 
внешней благопристойности, фактически вывернутой наизнанку, — с повто-
ряющимися сценами принудительного разгона массовых акций гражданского 
неповиновения. Зритель видит их на сцене как игру реальных актеров, при этом 
по периметру сцены выставлены большие проекционные экраны, на которых 
можно наблюдать реальные «дубликаты» происходящего на сцене, но относимые 
к совершенно разным местам и временам. В результате влияние происходящего 
на сцене с таким вот «выходом в современность» на зрительское восприятие 
и на эмоции присутствующих в зрительном зале многократно усиливается.

Еще один впечатляющий пример сценической реализации симультан
ности — это спектакль «Шинель № 2737,5» в московском театре «Школа рус-
ского самозванства»7. Основное пространство сцены, где происходит действие, 
предельно абстрактно: белого цвета сцена завершается вертикальной белой 
стеной, по центру которой прорезано окошко в форме телеэкрана, по сцене 
бродят солдаты, присаживающие на деревянные колоды и чурбаки. Белизна 
пространства сцены отсылает к какому-то стерильному помещению, к усы-
пальнице, где погребено само прошлое так, чтобы оно больше не воскресло. 
Далее играющие солдат актеры сбрасывают шинели и остаются в таких же 

4	� Маленькие комедии большого дома.
5	 Там же.
6	� Машина Мюллер // Гоголь-центр: сайт. URL: https://gogolcenter.com.ru/events/mashina-

myuller/index.html (дата обращения: 25.11.2025).
7	 �Боймерс Б. Театр как симуляция, или виртуальная шинель / пер. с англ. Н. Мельникова // 

Санкт-Петербургский театральный журнал. 2000. № 21. URL: https://ptj.spb.ru/archive/21/
moskovsky-prospekt-21/teatr-kak-simulyaciya-ilivirtualnayashinel/ (дата обращения: 25.11.2025).



104 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

белых, как и сцена, исподниках. При этом пространство (пол) сцены продол-
жает закрываться белыми квадратами, которые хоронят под собой ушедшее, 
тем временем как раздевшиеся солдаты начинают надевать себе на головы 
белые колпаки, а на ноги — белые холщовые сумки, видимо, вместо портя-
нок. Парадоксальное сочетание «облачения прошлого в саван» и массового 
раздевания солдат происходит одновременно и характеризует неустранимую 
противоречивость создаваемого на сцене символа синхронного совершения 
абсолютно противоположных действий. Поскольку и то, и другое происходит 
в одно и то же сценическое время, то в рамках спектакля «Шинель № 2737,5» 
симультанность используется как попытка вскрытия многозначности исходно-
го сценического материала посредством моделирования ассоциаций и симво-
лического изменения их временных характеристик. Финал спектакля кладет 
всему этому конец: на сцене возникает проекция зимнего пейзажа с пустой 
хибаркой посередине, но следует акт тотального уничтожения всего декора-
тивного обрамления постановки, после которого сцена становится символом 
покинутости и опустошения8.

Традиционно считается, что во всякой театральной постановке, вклю-
чая даже комический жанр, обязательно наличие конфликта, постановочные 
методы дальнейшего сценического развертывания которого могут преднаме-
ренно рассогласовываться постановщиком с течением реального физического 
времени. Это могут быть и воспоминания, и реминисценции героев спектак
ля, и даже их ожидания в форме сцен из еще не наступившего будущего. 
Феномены симультанности здесь возникают вследствие того, что конфликт 
в жизни и конфликт на сцене могут не совпадать ни по особенностям своего 
протекания, ни по выбору средств их разрешения. Иными словами, наличие 
традиционного для большинства театральных сюжетов конфликта на сцене 
необязательно требует от постановщика в последующем поиске путей его раз-
решения в равной мере придерживаться традиции. Например, постановщик 
может в объяснительных целях, намеренно забегая вперед, продемонстриро
вать зрителю какое-нибудь событие из будущего, являющееся следствием, 
по отношению к которому конфликт настоящего времени на сцене стано-
вится причиной9 — и это также будет считаться полноценным сценическим 
решением. В этом отношении, например, новый документальный театр, тем 
или иным образом репрезентирующий на сцене «конфликты из жизни», не мо-
жет и не должен ограничивать себя одним только документальным материалом 
хотя бы потому, что он уже имеет какой-либо удачный опыт осуществления 
таких постановок, и даже при отсутствии такого опыта у себя самого он может 
обратиться также и к мировому театральному опыту.

Кроме того, периодически высказывается мнение, что симультанные фор-
мы реализации сценических решений пригодны только для содержательно 
8	� Боймерс Б. Театр как симуляция, или виртуальная шинель.
9	 �Песочинский Н. Апокалипсис от гусака // Империя драмы: газета Александринского театра. 

2007. № 6. С. 1.



Исследования молодых ученых 105

простого исходного драматургического материала, тем временем как слож-
ные театральные сюжеты сценически самодостаточны и не нуждаются в этой 
симуляции реальности — так иногда именуют сценическую симультанность 
ее непримиримые критики [Хаунин, 2013, c. 161]. Однако подобные мнения 
радикально отказывают симультанной сцене в раскрытии ее истинной сущ-
ности и, кроме того, представляют собой завуалированную форму скрытого 
недоверия к существующему потенциалу зрительского восприятия, тогда как 
массовый современный театр, напротив, развивается скорее в направлении, 
прямо противоположном этим необоснованным и потому кажущимся спекуля
тивными опасениям.

Существующая практика реализации симультанных сценических решений 
в настоящее время только расширяет свое разнообразие и изыскивает все более 
новые и нестандартные пути своего сценического воплощения. Так, техни
чески и пространственно зрители могут располагаться по отношению к сцене 
в нескольких плоскостях; эти плоскости могут быть расположены под углом 
или вообще под разными углами друг относительно друга; часть действия 
может быть перенесена в боковые проходы или вообще за спины зрителей, 
может осуществляться на подмостках разной высоты, либо изогнутых (вогну-
тых или выпуклых в направлении зрителей), либо уходящих в зрительный зал 
и визуально теряющихся между рядами стульев и т. д.10

В этом отношении симультанность перестает быть только исторически 
сформировавшимся и устоявшимся в сценической практике приемом, посколь-
ку в современном театре она должна быть отнесена, скорее, к пространству 
новых сценических технологий. Большее значение здесь приобретает не само 
по себе техническое решение, а те дополнительные новые возможности, кото-
рые реализуются по ходу развертывания сценического действия и используют-
ся для постепенного раскрытия его содержания посредством инструментария, 
имеющего преимущественно трансформирующий характер, — практики ви
зуализации театрального текста, трансформации актерского монолога в диалог 
с залом, превращения нереального в реальное или наоборот.

В этом отношении симультанность может быть содержательно понята и ка-
чественно оценена заново не только как технический прием или совокупность 
такого рода приемов, а как реализуемые через нее попытки поиска и обретения 
принципиально новых средств сценической выразительности, а также поиска 
моделей и форм, обеспечивающих непрерывный рост уровня совершенства 
всего постановочного процесса в едином эстетическом контексте развития 
современного театра.

10	� Петров М. А. Симультанный театр средневековья // Петров М. А. Симультанность в ис-
кусстве. Культурные смыслы и парадоксы (2010). Гл. 1. Исторический очерк симультанного 
искусства. URL: https://design.wikireading.ru/14824 (дата обращения: 25.11.2025).



106 ВЕСТНИК МГПУ  СЕРИЯ «ФИЛОСОФСКИЕ НАУКИ»

Список источников

1.	 Фуко М. Слова и вещи. Археология гуманитарных наук / пер. с фр. В. П. Визгина 
и Н. С. Автономовой. М.: Прогресс, 1977. 488 с.

2.	 Foucault M. Of other spaces: Utopias and heterotopias / translated from the French 
by Jay Miskowiec // Architecture, Mouvement, Continuité. 1984. № 5. P. 46–49.

3.	 Налбандян С. А. Симуляция реальности в современном документальном теат
ре // Международный научно-исследовательский журнал. 2016. № 6 (48). С. 92–94. 
https://doi.org/10.18454/IRJ.2016.48.099

4.	 Калужских Е. В. Специфика построения документальной и вербатим-пьес // 
Вестник Челябинской государственной академии культуры и искусств. 2014. № 1 (37). 
С. 74–76.

5.	 Ветелина Л. Г. «Новая драма» ХХ–ХХI вв.: проблематика, типология, эстетика, 
история вопроса // Вестник Омского университета. 2009. № 1 (51). С. 108–114.

6.	 Хаунин В. Г. Симультанность и креативность как основа развития драматур-
гического мышления у будущих сценаристов, режиссеров и продюсеров театрализо-
ванных шоу-программ // Труды Санкт-Петербургского государственного университета 
культуры и искусств. 2013. Т. 200. С. 151–162.

References

1.	 Foucault, M. (1977). Words and things. Archeology of the humanities (V. P. Vizgin, 
& N. S. Avtonomova, Trans.). Progress. (In Russian).

2.	 Foucault, M. (1984). Of other spaces: Utopias and heterotopias (Jay Miskowiec, 
Trans.). Architecture, Mouvement, Continuité, (5), 46–49. (Original work published 1967).

3.	 Nalbandyan, S. A. (2016). Simulation of reality in contemporary documentary theatre. 
International Research Journal, (6 (48)), 92–94. (In Russian).

4.	 Kaluzhskikh, E. V. (2014). Special composition of documentary and verbatim plays. 
Herald of the Chelyabinsk State Academy of Culture and Arts, (1 (37)), 74–76. (In Russian).

5.	 Vetelina, L. G. (2009). “New Drama” of the 20th–21st centuries: Problematics, 
typology, aesthetics, historical background. Herald of Omsk University, (1 (51)), 108–114. 
(In Russian).

6.	 Haunin, V. G. (2013). Simultaneity and creativity as the basis for the development 
of dramaturgic thinking in the future of the scriptwriters, directors and producers of a theat
rical show program. Proceedings of the Saint Petersburg State University of Culture and Arts, 
200, 151–162. (In Russian).

Информация об авторе / Information about the author:

Ксения Олеговна Чалышева — аспирантка кафедры философии и культуро-
логии Волгоградского государственного социально-педагогического университета, 
Волгоград, Россия. 

Kseniia O. Chalysheva — Postgraduate Student of the Department of Philosophy 
and Cultural Studies of the Volgograd State Socio-Pedagogical University, Volgograd, 
Russia.

kseniachalysheva@mail.ru, https://orcid.org/0009-0005-2036-9379



107

И Н Ф О РМ А Ц И Я Д Л Я А ВТО Р О В

Уважаемые авторы!

В журнале «Вестник МГПУ. Серия «Философские науки» публикуются 
как оригинальные, так и обзорные статьи по философским наукам. Журнал 
адресован философам-исследователям, представителям социально-гумани-
тарного знания, аспирантам и соискателям ученой степени, а также всем, 
кто интересуется философским осмыслением сущности человека и общества, 
проблемами познания, этики и философии культуры.

Авторами статей могут быть ученые, исследователи, докторанты, аспиран-
ты. Научные статьи принимаются в течение года и в случае положительного 
решения редколлегии включаются в рукопись одного из очередных номеров 
журнала в порядке поступления. 

Не принимаются ранее опубликованные статьи и материалы, не отвечаю
щие требованиям журнала. Журнал публикует только высококачественные 
научные работы, отвечающие требованиям оригинальности: не менее 75 % 
для обзорных (аналитических) рукописей; не менее 85 % для эмпирических 
по результатам проверки в системе обнаружения текстовых заимствований 
«Антиплагиат»: https://mgpu.antiplagiat.ru/

При подготовке статей, предназначенных для публикации в «Вестни-
ке МГПУ. Серия «Философские науки», просим руководствоваться требова-
ниями редакции журнала, основанными на рекомендациях ГОСТ Р 7.07–2021 
«Статьи в журналах и сборниках. Издательское оформление». Более подробно 
о требованиях к оформлению рукописи можно узнать на сайте: https://philosophy.
mgpu.ru/instrukcziya-dlya-avtorov/ 

Публикации в журнале осуществляются на некоммерческой основе.
Электронные варианты статей прикрепляются на сайте журнала или при-

сылаются на почту: vestnikphilosofya@mail.ru. В случае несоблюдения ка-
ких-либо требований редакция оставляет за собой право не рассматривать 
такие статьи.



Научный журнал / Scientific Journal

Вестник МГПУ.
Серия «Философские науки».

MCU Journal
of Philosophical Sciences

2025, № 4 (56)

Зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере связи, 
информационных технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор)

Регистрационный номер и дата принятия решения о регистрации:
серия ПИ № ФС77-82101 от 12 октября 2021 г.

Главный редактор:
доктор философских наук, профессор А. В. Жукоцкая

Главный редактор выпуска:
кандидат исторических наук, старший научный сотрудник Т. П. Веденеева

Редакторы:
И. Е. Посоха
Корректор:

Н. В. Бессарабова
Техническое редактирование и верстка:

А. В. Бармин, О. Г. Арефьева

Научно-информационный издательский центр ГАОУ ВО МГПУ
129226, Москва, 2-й Сельскохозяйственный проезд, д. 4.

https://www.mgpu.ru/centers/izdat_centre/

Подписано в печать: 13.01.2026 г. 
Формат: 70 × 108 1/16. Бумага: офсетная.

Объем: 6,75 печ. л. Тираж: 1000 экз.


